
بسم اله الرحمن الرحيم

الحمد له وحده والصلاة والسلام عل من لا نب بعده:

 

مقدمة:

فإن مما يدم الفؤاد ويجرح الوجدان هو ما نراه ف بلاد الشام الحبيبة من غياب المشروع السن وتشرذم أهله،ف الوقت

الذي ينتفش فيه أهل الباطل وتتوحد كلمتهم لسحق المسلمين وتمزيق آمالهم، وذلك له أسباب عديدة لعل من أبرزها ظاهرة

الغلو الخبيثة الت ضربت أطنابها ف شت الجماعات بلا استثناء.

وأخطر ما ف هذه الظاهرة هو انتشار الغلو ف التفير وسبب ذلك الداء الخطير إنما هو الجهل والهوى وتصدر الأغمار من

طغيانهم، ولعل من المسائل النازلة الت وت أهل الحق عليهم تحت ذرائع واهية مما زاد فالجهلة والحدثاء والسفهاء وس

رأينا التفير فيها بالجملة ه تفير الجيش الحر والحم عليه بالردة والعمالة والخيانة.

حيث نسمع عن انتشار هذه الظاهرة الخطيرة والحجة ف هذا التفير أن عناصر الجيش الحر هم أذناب أمريا و عملاؤهم

عل الأرض وأنهم يتلقون الدعم بالسلاح وما ذاك إلا لأنهم عملاء خونة وأنهم علمانيون ديمقراطيون ليبراليون كارهون

للإسلام وتحيم الشريعة، وأصبح الجهلة يتحدثون والمنصف من الجهلة إن وجد فهو يقول بتفير الجيش الحر أو من هو

مرتبط "بالموك" كفر طائفة و إن ترم عل الأمة فهو لا يفر الأعيان منهم!!

ألهذه الدرجة وصلت الرعونة والطيش بهؤلاء المجاهيل وكذلك الجبن القاتل المتستر بستار الحمة الجوفاء وقد صدق

الشاعر :

يرى الجبناء أن الجبن حزم  *** وتلك خديعة الطبع اللئيم

تحذير المتبع الحر من تفير الجيش الحر (بحث تأصيل ف حم الجيش الحر زمن الاستضعاف وفق ضوابط التفير)
الاتب : مظهر الويس

التاريخ : 20 نوفمبر 2014 م

المشاهدات : 9105



فر والردة حتالجيش الحر وفصائله بال م عليتم الخلط فيها ومن خلالها يتم الح لم عن الأمور التولذلك نريد أن نت

:ترافق هذه القضية وهذه المسائل ه ثيرة التيتبين للناس طريقة مقاربة هذه النازلة والاحتمالات ال

أولا‐ الخلط ف مفهوم الراية:

لا بد أن نعرف ما ه الراية؟ وما ه راية الجيش الحر؟ وهل راية الجيش الحر علمانية حقاً؟

إن الراية ليست ه العلم والبيرق وكذلك ليست ه الشعار فحسب؟ بل الراية ه الغاية من القتال والدافع له، فراية القتال

ليست الانتساب إل جماعة أو طائفة بعينها حت تون الراية شرعية، بل ه الهدف من القتال وهذا ما سطره علماؤنا قديما

وحديثاً.

حديثِ قتال الروم ف الحديث الغايةُ، كما ورد ف ف بالراية الرسالة الشامية: ((والمراد يقول الشيخ أبو الوليد الأنصاري ف

الملحمة البرى: فيأتونم تحت ثمانين رايةً، وف رواية: غاية، وإنما سميت الرايةُ غايةً لأنها غايةُ المقاتل، فإذا كانت الغايةُ

من القتال محمودةً شرعاً كقتال المعتدي الصائل عل بلاد المسلمين، وقتال الطوائف الخارجة عن شريعة الإسلام، وقتال

الطائفـة الباغيـة الخارجـة عـن طاعـة الإمـام المفارقـة لجماعـة المسـلمين، والقتـال نصـرةً للمظلـومين والمسـتضعفين مـن

المؤمنين، ونحو ذلك من الغايات المحمودة، فليست ه رايةً عميةً ولا جاهلية، ولا يجوزُ تسميتُها بذلك)).

ولعلنا نسأل ما هو هدف الجيش الحر من القتال؟

أليس هو إسقاط النظام ورفع الظلم عن المظلومين وإنقاذ المستضعفين ثم أليس الحر ممن يطالب دوماً بالنزول عل حم

اله؟

أليسوا من الشرفاء الثائرين الذين انشق بعضهم عن النظام المجرم ورفضوا قتل أهلهم و اقتحموا عل العدو النصيري

وكبدوه خسائر فادحة؟

أليس الثيرون منهم يوم خرجوا ف المظاهرات كان كثير من الغلاة يقولون بحرمة المظاهرات ويعتبرونها عصبية جاهلية

وراية عمية؟!

كفانا تشدقاً بالرايات وخاصة ف جهاد الدفع الذي لا يشترط له شرط بل يدفع قدر الإمان.

قال الشيخ أبو الوليد الأنصاري ف الرسالة الشامية ص2 :

المال من قتال الطلب، وأيسر شرطاً، بل لا يشترط له شرطٌ عند المحققين من العلماء كابن العرب وقتال الدفع أوسع))

وابن تيمية وغيرهما، فإنه يسع الواحدَ من المسلمين أن يقاتل عن أهله وولده وماله، ولم يشترط أحدٌ لمثل هذا القتال أميرا

ولا رايةً ولا غير ذلك مما يشترطه بعضهم، وأرى ف مثل هذا توسعةً عل المسلمين وله الحمد، وباباً نلج منه إل عامة

المسلمين وجمع كلمتهم، فإن الناس قد طال عهدُها بالقهر والظلم، وبعدَ بِها العهد عن سلطان الإسلام والشرع.

،ع والطاقةالۇس ذلك قدْر ف راً عليه، مطالباً بحقه وحق من معه من المسلمين، باذلاوجه ظالمه، وقام من فمن ثار منهم ف

فالواجب أن يشر، وأن يمدح فعله ذاك، وأن تمدّ له يدُ العون والتسديد ما أمن، ولا يقال له: إن لم تحمل السلاح فلا تُنر،

وإن لم تقاتل فلا تتظاهر، وإن لم تقاتل تحت راية فلان فلا تقاتل، بل يقال له: إن إنارك للظلم من الإسلام، وإن مطالبتك

بحقوق المسلمين الت لا قيام للأمة إلا بها من الإسلام، وإن عملك عل إزاحة من يبيع الأمة لعدوها بأبخس الأثمانِ عن كاهل

الأمة من الإسلام، وإن محاربة الجوع والفقر والمرض من الإسلام،... ونحو هذا مما يعيه المخاطبون من عامة المسلمين



وفيه إظهار لمحاسن الإسلام. ثم إن إنار المنر عل مراتب، ولا يلف المرء إلا بما يقدر عليه، نعم، والواجب توجيه الناس

إل الغاية البرى والمقصد الأعل، وهو أن يون الدين كله له،)).

ثانياً‐ خطورة التسرع بتفير كل من دع للديمقراطية والدولة المدنية دون تفصيل:

لعـل قـائلا ومعترضـاً يقـول إن مـا قلتـه جيـد وأننـا نـرى الجيـش الحـر يقاتـل العـدو النصـيري ولـن البعـض منهـم يطـالب

بالديمقراطية والدولة المدنية وهذا كفر يحبط العمل والجهاد فإن الشرك لا ينفع معه عمل مهما كان عظيماً وهنا عدة مسائل

ف هذا الباب:

1- إن من المتقرر عند أهل السنة والجماعة أن تفير المعين يتوقف عل ثبوت الشروط والموانع، قال ف شرح الطحاوية ‐

ط دار السلام (ص: 318)

لك فُرقُولُونَ: يفَي ،ِوتَاا مهباحانَ صنْ كاو ،ةياتِ الْبِدْعقَادتعا ف نَالِ، لمعا كَ فقُولُونَ ذَلي  ِدِيثالْحو قْهالْفو مَْال

من قَال هذَا الْقَول ، يفَرِقُونَ بين الْمجتَهِدِ الْمخْط وغَيرِه، او يقُولُونَ: يفُر كل مبتَدِع، وهوء يدْخُل علَيهِم ف هذَا اثْباتِ

وصنُصانٍ، ويما نم ةذَر [ثْقَالم] قَلْبِه ف نالنَّارِ م نم جخْري نَّها َلع لَّتةَ قَدْ دراتتَوالْم وصعظيمة، فثان النُّص ورما امالْع

تايسو ،هعضوم وطٌ فسبيدِ معالْو ف مَْالكَ، وولَئا ابِه تَجحي يدِ الَّتعالْو وصنُص ارِضتُع ءوا هبِه تَجحي دِ الَّتعالْو

بعضه عنْدَ الَْم علَ قَولِ الشَّيخ: واهل الْبائرِ ف النَّارِ  يخَلَّدُونَ، اذَا ماتُوا وهم موحدُونَ.

والْمقْصود هنَا:

انَّ الْبِدَعَ ه من هذَا الْجِنْسِ، فَانَّ الرجل يونُ مومنًا باطنًا وظَاهرا، لَن تَاول تَاوِيً اخْطَا فيه، اما مجتَهِدًا واما مفْرِطًا

مذْنبا، فََ يقال.

لب ،فُري  :نَقُول و ،تَزِلَةعالْمو ارِجلِ الْخَوجِنْسِ قَو نذَا مه لب ،عشَر يللكَ دذَل َلع دُلنْ يا كَ، اإن إيمانه حبط لمجرد ذَل

الْعدْل هو الْوسطُ، وهو: انَّ اقْوال الْباطلَةَ الْمبتَدَعةَ الْمحرمةَ الْمتَضمنَةَ نَفْ ما اثْبتَه الرسول، او اثْبات ما نَفَاه، اوِ امر بِما

.فْرا كنَّها نيبيو ،وصالنُّص هلَيع لَّتيدُ الَّذِي دعا الْولَه تثْبيو ،قا الْحيهف قَالي ،بِه رما امع وِ النَّها ،نْهع نَه

نَّةالس لها نم يرثك ا قَدْ قَالمكالِ، ووماالنفس و الظلم ف من الوعيد ف رذْكا يمكَ، كۇ ذَلنَحو ،رافك وا فَهقَالَه نم :قَاليو

،هال همحر فوسي ِبا نعا، وهۇقُوع لقَب اءشْيا لَمعي و ةرخا ى فري  هنَّ الاآنِ [والْقُر بِخَلْق قَال نيرِ مفَيرِ بِتشَاهالْم

.[رافك وآنِ فَهالْقُر بِخَلْق قَال ننَّ ما :هيارو ِيار اتَّفَق َّتدَّةً، حم هال همحيفَةَ رنا حبا تنَاظَر :قَال نَّها

واما الشَّخْص الْمعين، اذَا قيل: هل تَشْهدُونَ انَّه من اهل الْوعيدِ وانَّه كافر؟

دُهّخَلي لب همحري و لَه رغْفي  هنَّ الا نيعم َلدَ عشْهنْ يا ْغالْب ظَمعا نم نَّهةُ، فَاادالشَّه هعوزُ مرٍ تَجمبِا ا هلَيدُ عنَشْه  ذَافَه

ف النَّارِ، فَانَّ هذَا حم الْافرِ بعدَ الْموتِ.

تعمس :قَال ،نْهع هال ضةَ رريره ِبا نع يهف رذَكو ،"ْغالْب نع النَّه اببِ: "بدتَابِ اك ف هنَنس ف اۇدو دبا رذَا ذَكهلو

تَهِدٌ فجم خَراو ،بذْنا يمدُهحانَ اَف ،نيياختَوم يلائرسا نب نِ فَجانَ ره عليه وسلم يقول: "كال ه صلرسول ال

نّخَل :فَقَال .رقْصا :لَه ذَنْبٍ، فَقَال َلا عموي دَهجفَو ،رقْصا :قُولالذَّنْبِ، فَي َلع خَرى ارتَهِدُ يجالْم الزي  ِانَف ،ةادبالْع

ِبنْدَ را ععتَما، فَاجمهاحورا ضنَّةَ فَقَبيدخلك [ال له] الْج  ولَكَ، ا هال رغْفي  هالرقيبا؟ فقال: و َلع ثْتعبا ،ِبرو

،تمحنَّةَ بِرالْج خُلفَاد ببِ: اذْهذْنلْمل قَالا؟ وقَادِر دَيي ا فم َلع نْتك وا؟ امالع ِب نْتكتَهِدِ: اجذَا الْمهل فَقَال ،ينالَمالْع



وقَال لْخَرِ: اذْهبوا بِه الَ النَّارِ. قَال ابو هريرةَ: والذي نفس بيده، لتلم بلمة أو بقت دنْياه وآخرتَه"  وهو حدِيث حسن؛

ـنـكَ مذَل اءرـا وم لُغْـهبي لَـم ـنمـونَ منْ يـن اا لـه، [ويمغْفُـورـا مىخْطتَهِـدًا مجـونَ منْ يا ـنمي ـنيعالْم نَّ الشَّخْـصـو

النُّصوصِ]، ويمن انْ يونَ لَه ايمانٌ عظيم وحسنَات اوجبت لَه رحمةَ اله، كما غَفَر للَّذِي قَال: اذَا مت فَاسحقُون ثم

اذرون، ثُم غَفَر اله لَه لخَشْيته، وكانَ يظُن انَّ اله  يقْدِر علَ جمعه واعادته، او شَكَّ ف ذَلكَ، لَن هذَا التَّوقُّف ف امرِ

نَّها :يلا قفْرك هنَفْس ف لانَ الْقَوذَا كا ثُم ،قَتَلْنَاه او نْ تَابفَا ،هيبتَتنْ نَساو ،هتبِدْع نْعما، لالدُّنْي ف هباقنْ نُعنَا انَعمي  ةرخا

.((.عانوم فَاءانْتو وطبِشُر فُري لَه لالْقَائو فْرك

ومما سطره الشيخ عطية اله الليب رحمه اله ف لقائه مع شبة الحسبة الإسلامية:

((ومسألة التفير عموماً من أكثر وأشد المسائل الت ننبه عليها دائماً، ونحذر الشباب الجهادي من خطرها، ونقول لهم

اتركوها لعلمائم الموثوقين، ولا تسمحوا لأي أحد ممن هب ودب أن يخوض فيها، فإنها خطر عظيم ومزلة يخشاها العلماء

البار الأئمة ويترددون ف الثير من صورها الواقعية ويطلبون دائماً سبيل السلامة، ويقولون، لا نعدل بالسلامة شيئاً.

والشاب من شبابنا العام ف العلم يفيه الإيمان الإجمال باله تعال وبما جاء به رسوله صل اله عليه وسلم والفر

الإجمال بالطاغوت، وأما التفاصيل ومنها الحم عل فلان، وعل الجماعة الفلانية هل كفروا أو لا؟

هل خرجوا من الملة بفعلهم كذا أو لا؟ وما شابه ذلك من فروع، فه بحسب العلم، لأن هذه مسائل فتوى وقضاء وأحام

شرعية... فما لا يعلمه فليقل: لا أعلمه ولا أدري، وهذا لايضره ف دينه وإيمانه،، بل هو صريح الإيمان!

والجاهل ليس له أن يتلم ف هذه المسائل ولا يصدر عنها أحاماً ولايتبن فيها قولا إلا عل سبيل التبعية والتقليد للعلماء،

بل يقول: لا أدري واسألوا العلماء فإن تلم العلماء بعد ذلك فله أن يقلد أو يتبع من يثق فيه من أهل العلم المعروفين بالعلم

واله الموفق لما فيه الخير والصلاح.)).

2- إن مسألة الديمقراطية والدولة المدنية من المسائل الخفية حالياً والت لم يستفض فيها العلم إل الآن ولذلك فالعذر فيها

واسع كما هو معلوم ، ولا بد من التمييز بين الديمقراطية كدين يعط التشريع لغير اله و بين الديمقراطية كأسلوب و

إجراءات تنظيمية ف إدارة الحياة قد لا تتعارض مع الإسلام ولذلك يدخلها الاحتمال.

يقول الشيخ أبو الوليد الأنصاري ف الرسالة الشامية ص :12

أن الديموقراطية، تحمل معنيين:

.ه تعالوهو الذي يجعل التشريع لغير ال ،العقائدي الفلسف المعن
ومنها المعن الإجرائ الذي يتعلق بتنصيب الحام والولاة وتعيينهم وعزلهم، وتحديد علاقة الحاكم بالمحوم،

وواجبات كل، وغير ذلك من الإجراءات الت تضمن تحقيق العدالة، وتمنع استغلال السلطة لمصالح خاصة تفوت
معها مصالح الأمة والمجتمع.

وهذا الفرقان هو الذي أفض إل اختلاف أنظار العلماء ف تجويز ذلك أو منعه، مع اتفاقهم عل المنع من إقرار كل شريعة

تخالف شريعة الإسلام.))

ويقول الشيخ أبو الوليد أيضاً:



يدعو كثير من الناسِ الخاصة والعامة إل (الديموقراطية) ولا يريد بِها المعنَ الذي وضعت له ابتداء وه حم الشعبِ

المناقض لحم اله تعال، ولا عرض شريعة اله تعال عل آراء البشر ليقبل أو يرد، ولا تداول الحم بين الإسلام تارةً وما

يناقضه من المذاهب والأديان تارةً أخرى، بل يريد بِها الحريةَ والعدْل وضمانَ حق الفردِ ونحوها من المعان الت تقابل القهر

.العالم الإسلام ف والظلم تبوال

فـ(الديموقراطية) الغربية ‐ مفهوماً وواقعاً ‐ فيها معنيان:

.ه تعالم الح وتقديمها عل الموضوعة يم الأهواء والشرائعمناقض للشرع، وهو تح مذموم معن
يةُ والعدل والتسوية بن الناس ف الحقوق والواجبات، وضمانُ حق الفرد وكرامته، ومحاسبةُ ومعن محمود هو الحر

المتول والقائم عل شئون الرعية، ونحۇ هذا مما لا نزاع ف كونه من المحاسن.

ية مثلا، فمن المذموم المناقض للشرع حريةُ وقد يونُ ف بعض هذه الأفرادِ أيضاً ما يخالف الشرع وما يوافقه، كالحر

الارتداد عن الدين، وحريةُ الإباحية الخلقية، ومن الموافق له حريةُ النقدِ للمتول، ومحاسبة القائم بشئون الرعية، وحريةُ

الرأي فيما فيه مصلحة الأمة والمجتمع، وكذا العدل والمساواة، فيهما ما يعرف وما ينر.

فمما يعرف ويوافق الشرع المساواةُ ف الحقوق والواجبات بين الآمر والمأمور، وعدم التفريق بين الناس للون أو جنس،

توجب التفريق بينهما، ومثل هذا كثير، والمقصود المواضع الت ف ويخالف الشرع المساواةُ بين الرجل والمرأة رومما ين

أن كثيراً من الناسِ يريدُ هذه المعان الحسنةَ عند الإطلاق، وإنما عبر عنها باللفظ المذكور لشيوعه عل ألسنة الناس

فيجاريهم فيه، أو لجهله بتناول اللفظ للمعن المذموم، أو لجهله كونَ المعن المذموم مما يخالف الشرع، أو لجهله كونَ

الشرع بيانِ محاسن القصورِ ف إل بل بأحسن منها، وهذا الأخير راجع ،الحسنة هذه المعان بما يدل عل الشرع قد جاء

للناس، وهو واجب حملة العلم والدعاة إل اله من المسلمين.

وإنما فصلت ف هذا الموضع تنبيهاً عل وجوب مراعاة أحوال العامة من الناس.

ثالثاً‐ ضرورة إعتبار عارض التأويل والإكراه ف دار الحرب:

فار ففر من باب خداع الاب الكثير من العلماء بجواز ارت حالة حرب وضرورة وقد أفت أننا ف يجب أن لاننس

الحرب حيث يدخل باب التأويل و الإكراه كما قال تعال: والدليل عل ذلك قوله تعال: ((لا يتخذِ المؤمنون الافرين أولياء

من دون المؤمنين ومن يفعل ذلك فليس من اله ف شء إلا أن تتقوا منهم تُقاةً ويحذركم اله نفسه وإل اله المصير)) آل

عمران:28.

قال ابن جرير الطبري ف التفسير 3/227: ومعن ذلك: لا تتخذوا أيها المؤمنون الفار ظهراً وأنصاراً توالونهم عل دينهم،

وتُظاهرونهم عل المسلمين من دون المؤمنين، وتدلونهم عل عوراتهم، فإنه من يفعل ذلك فليس من اله ف شء يعن بذلك:

فقد برئ من اله وبرئ اله منه بارتداده عن دينه ودخوله ف الفر إلا أن تتقوا منهم تقاة إلا أن تونوا ف سلطانهم فتخافوهم

فر، ولا تُعينوهم علما هم عليه من ال م، وتضمروا لهم العداوة، ولا تشايعوهم علم، فتظهروا لهم الولاية بألسنتأنفس عل

مسلم بفعل.

وعن السدي قال: إلا أن يتق تقاةً؛ فهو يظهر الولاية لهم ف دينهم، والبراءة من المؤمنين.

وعن ابن عباس قال: التقاة التلم باللسان، وقلبه مطمئن بالإيمان.



وعنه قال: فالتقية باللسان؛ من حمل عل أمر يتلم به وهو له معصيةٌ، فتلم مخافةً عل نفسه، وقلبه مطمئن بالإيمان، فلا

إثم عليه، إنما التقية باللسان.

.هرِق دم مسلم، وما لم يستحل ماله. انتهقوله: إلا أن تتقوا منهم تقاة قال:ما لم ي رمة فوعن ع

وقال ابن كثير ف التفسير: إلا أن تتقوا منهم تقاة أي من خاف ف بعض البلدان والأوقات من شرهم فله أن يتقيهم بظاهره لا

بباطنه ونيته، كما قال البخاري عن أب الدرداء أنه قال: إنا لنشر ف وجوه أقوام وقلوبنا تلعنهم.

وقال الثوري: قال ابن عباس: ليس التقية بالعمل إنما التقية باللسان، وكذا رواه العوف عن ابن عباس إنما التقية باللسان،

وكذا قال أبو العالية وأبو الشعثاء، والضحاك، والربيع ابن أنس.

وقال البخاري: قال الحسن التقية إل يوم القيامة.)).

ومن كلام الفقهاء ماقال الشيبان ف السير 1/185: وإذا دخل المسلم دار الحرب بغير أمان، فأخذه المشركون فقال لهم: أنا

رجل منم، أو جئت أريد أن أقاتل معم المسلمين، فلا بأس بأن يقتل من أحب منهم، ويأخذ من أموالهم ما شاء..

وف روضة الطالبين للنووي رحمه اله (7/ 288): (( ولو شد عل وسطه زنارا، ودخل دار الحرب للتجارة، كفر، وإن دخل

لتخليص الاسارى، لم يفر.))

وف الفتاوى البزازية بهامش الفتاوى الهندية 6 / 331 ‐ 332. ومن شَدَّ الزنَّار ودخَل دار الْحربِ كفَر، قَال الاسروشَن: انْ

.((فَرك ةارجّلتخَل لد لَوو ،فُري يرِ لاسيصِ الاتَخْلكَ لل ذَلفَع

ومن ذلك ما فعله المسلمون ف زمن القائد صلاح الدين وقت حصار عا حيث تظاهر التجار المسلمون بأنهم نصارى

ولبسوا لباس الفرنج ومما سطره ابن كثير رحمه اله ف ذلك ف البداية والنهاية 12/412، ((وكان السلطان قد جهز قبل هذه

البطش الثلاث بطشة كبيرة من بيروت، فيها أربعمائة غرارة (الغرارة مفرد الغرائر، وه الأكياس البيرة من صوف أو شعر

توضع فيها الحبوب وغيرها.)، وفيها من الجبن والشحم والقديد والنشاب والنفط ش كثير، وكانت هذه البطشة من بطش

أنهم حلقوا لحاهم، وشدوا الزنانير، واستصحبوا ف الفرنج المغنومة، وأمر من فيها من التجار أن يلبسوا زي الفرنج حت

البطشة معهم شيئا من الخنازير، وقدموا بها عل مراكب الفرنج فاعتقدوا أنهم منهم وه سائرة كأنها السهم إذا خرج من كبد

القوس، فحذرهم الفرنج غائلة الميناء من ناحية البلد، فاعتذروا بأنهم مغلوبون عنها، ولا يمنهم حبسها من قوة الريح، وما

زالوا كذلك حت ولجوا الميناء فأفرغوا ما كان معهم من الميرة، والحرب خدعة، فعبرت الميناء فامتلا الثغر بها خيرا،

ففتهم إل أن قدمت عليهم تلك البطش الثلاث المصرية.))

وتأمل كلام العلامة ابن كثير أن الحرب خدعة مبيناً وجه هذا الإجتهاد.

رابعاً‐ الخلط وعدم التمييز بين موالاة الفار ومسألة التعامل المشروع معهم وخاصة ف مرحلة الاستضعاف:

وأما اللام عن أخذهم السلاح من الفاروتفيرهم بمجرد ذلك فهذا من العجب العجاب فإن كان شراء السلاح من الفار مع

أن فيه منفعة الفار بالمال جائزاً فيف لا يون أخذه عل وجه المساعدة، ألم يستعر النب صل اله عليه وسلم سلاح

صفوان بن أمية مع أنه كان كافراً قال ابن القيم ف الزاد3/420: ((أن الإمام له أن يستعير سلاح المشركين وعدتهم لقتال

عدوه كما استعار رسول اله صل اله عليه وسلم أدراع صفوان وهو يومئذ مشرك))

وقال الحافظ ف فتح الباري مستفيداً من تعامل النب عليه السلام مع خزاعة (5/ 338):



لب هال دَاءعا ةادوم فَّارِ وْال ةاوم نكَ مدُّ ذَلعي و مرِهغَي َلا عارظْهتاس ِدُولُوكِ الْعضِ معب احنْصتازُ اسوج نْهم تَفَادسيو"

من قَبِيل استخْدَامهِم وتَقْليل شَوكة جمعهِم وانْاء بعضهِم بِبعضٍ و يلْزم من ذَلكَ جوازُ استعانَة بِالْمشْرِكين علَ اطَْقِ."

ب محظوراً، كما دخل النبافر طالما لم يرتجوار ال حالة الاستضعاف الدخول ف حالة استضعاف ويجوز ف ثم إننا ف

ف جوار أب طالب و المطعم بن عدي، ودخل أبو بر ف جوار ابن الدغنة ودخل الصحابة ف جوار النجاش بل قاتلوا

تحت رايته وكان كافراً حينها ضد من خرج عليه لأن مصلحة إبقاء النجاش العادل أفضل للمسلمين من النجاش الآخر و

فرح الصحابة بانتصاره وكان كافراً؟

ألم يراسل الزهري هرقل الروم طالباً جواره لما أراد هشام بن عيد الملك قتله؟

وألم يقبل حذافة السهم رأس ملك الروم لإخراج الأسرى من المسلمين وقال عمر ‐رض اله عنه‐ : حق عل كل مسلم

أن يقبل رأس حذافة؟

ألم يفعل محمد بن مسلمة ما فعل و خدع كعب بن الأشرف و أظهر له أنه من المنافقين ونال رأس كعب اليهودي وكذلك

الحجاج بن علاط، وعبد اله بن أنيس الذي خدع خالد بن سفيان الهذل؟ وغيرهم الثير ممن خدع الفار بلام ومعاريض

ليحققوا مصلحة للمسلمين والقصص كثيرة.

ومما سطره الشيخ عطية اله الليب حول هذه القضية كلام لايتردد الجهلة بوصف قائله بالإرجاء بل ربما بالفر و العياذ باله

فر، وهذا العمل قد يصل إلال عليه من الوقوع ف فنخش دائماً باستعمال عبارات: من فعل حيث يقول: ((وأنا أوص

الفر ف بعض صوره... وما شابه ذلك من الخطاب، فإن هذا من لغة العلم والفقه، ومن محاسنها أنه يحصل بها الزجر

والتخويف، وتشتمل عل الاحتياط والتثبت.

!.غير صحيح ألبتة، فلا تلازم بمبدإ الديمقراطية، فهذا كلام التصويت فإنه مقر هنا للقول بأن من شارك ف ولا داع

ويعدّونه دينا غير دين الإسلام، ثم هم يشاركون ف فرون بالنظام الديمقراطأنحاء الأرض من المسلمين ي ثيرون فوال

التصويت ف بلدانهم من أجل دفع ضررٍ أو تخفيفه، أو تحقيق مصلحة أو تثيرها، من خلال اختيار مرشّح عل آخر

مثاله:

مسلم ف أمريا صوت ليري بدل بوش، أو بالعس.
مسلم صوت لبوش لما رأى أنه وبال عل أمريا ودمار، وفهِم أن الشيخ أسامة بن لادن والقاعدة يريدون ذلك

ويتمنّونه أو منع مشروع أو المطالبة به ونحو ذلك، وهذا جائز إن شاء اله، وبه يفت عامة العلماء المعاصرين،
.وضوابطه لا تخف

ومن منعه فلا يصل به إل حدّ الفرِ، هذا لا نعلمه عن عالم معتبرٍ.

والحاصل أن المشاركة ف التصويت ليس معناها الإقرار بالنظام الديمقراط والإيمان به.

فإنه لو طرح حاكم ديتاتوري مستبد استبداداً مطلقاً لا يؤمن بالديمقراطية ولا يعرفها ولا يطبقها مشروعا للاستفتاء (ليس هو

مخالفا للشريعة ف ذاته، وإنما من قسم المباحات) وصوت مسلم بما يراه المصلحة له ولدينه من "نعم" أو "لا" فإن هذا كما

ترون لا تعلّق له بالديمقراطية ولا غيرها.

وإنما هو دفع بما أمن للمضرة، وجلب للمصلحة، بوسيلة مباحة؛ بقول نعم نريد كذا، أو لا نريده ونرفضه، وهذا ف أزمان



الاستضعاف للمسلمين، وف حالة غلبتهم من الافرين، وأما ف زمن القوة والتمن فالمسألة غير واردة، واله أعلم.)).

خامساً – التسرع بإطلاق حم الطائفة دون معرفة ضوابط ومناطات الطوائف:

ثم إن اللام عن الطوائف من أخطر اللام ولا يجوز أن نطلق حم الطائفة المرتدة جزافاً دون أن تجتمع الطائفة عل ناقض

ويطرد هذا الوصف وتمتنع حت تون كالشخص الواحد تعاضداً وتناصراً وتعاوناً كما يبين دائما شيخ الإسلام ابن

تيميةكما ف السياسة الشرعية ص 105، ولذلك لم يعط العلماء الشيعة والصوفية حماً واحداً، بل فصلوا وبينوا ولم

فر الطائفة وما هعناصره ب م علنح فر الذي اجتمع عليه الجيش الحر حتم واحدولذلك فأين مناط الموا بحيح

المناطات العملية الت يطبقونها عل الأرض وتصبح ه الظاهر منهم؟

هل اجتمعوا عل ياسق وهل دعوا إل علمانية ونشروا الفر والإلحاد أو حاربوا المسلمين مظاهرين للفارعليهم وما

هوكفرهم الميدان عل أرض الشام؟

ولعل الجهلة يحسبون أفراد الجيش الحر وفصائله عل بعض قادة الائتلاف أوبعض قيادات المجلس العسري والل يعلم

الهوة البيرة والفرق بين أولئك وهؤلاء ولذلك لا مجال لتعميم حم الطائفة إلا عل مذهب العوفية من الخوارج (ومثلهم مارقة

العوادية الحرورية) الذين قالوا بفر الرعية إذا كفر الإمام وكذلك هذه البدعة الطارئة إذا كفر قائد الفصيل –إذا سلمنا

بفره‐ كفر الفصيل كله، بل الحق أن الجيش الحر إل الآن لم يمتنع عن شريعة من شرائع الإسلام و هو يجاهد العدو و

يرابط ف الثغور و يقبل بالمحاكم الشرعية و يصدع بالتبير والتهليل و يطلب الدورات الشرعية وليس كما يتصور البعض

ممن يظن الجيش الحر علمانياً يسارياً يلتزم أدبيات ماركس أو غيره بل هو ينشر المطويات الشرعية كما نرى عياناً و لذلك

لم يثق به الغرب ولم يعتمده لأنه يعلم حقيقة ما عليه.

يقول أبو الوليد ص8:

((وأما الحم بتفير أعيان الطوائفِ الت وقع أئمتُها ف الأفعال المفرة فلا يرتضيه المحققون من العلماء، ومن قواعد

الفقهاء أن الشهادة المجملة لا تُقْبل ف حق أعيان الطائفة، ولا يقدم عل استباحة شء من الدماء إلا بدليل بين،)).

ولذلك لا يصح القول بإطلاق القول بفر الطائفة لأحد فصائل الجيش الحر بل تناقش كل حالة عل حدى لأن مناط الطائفة

لم يتحقق، بل الأصل فيهم الإسلام لما أظهروه من الإسلام ولا بد لإثبات الفر من أدلة يقينية بعد تحقق الشروط والموانع

كفراً بواحاً لنا فيه من اله حجة وبرهان.

سادساً‐ حرمة الحم بالمآلات واللوازم والظنون والشبه:

قد يعترض علينا البعض حينما يقع ما كان يدندن عليه البعض من أن الجيش الحر هم صحوات المستقبل وعملاء الغد ل

يحاول أن يثنينا عن قول الحق و تخويفنا فنقول إننا نتلم بما يظهر لنا ولا نرجم بالغيب ونمتنع عن قول الحق لأمور موهومة

بل نقول الحق و لا نتتبع اللوازم والمآلات ونحم بها حت يلتزمها فهذا لعمر الحق هو شنشنة الغلاة الذين زرعوا هذه البدعة

ف عقول كثيرين وأصبح من الصعوبة إزاحة هذه البدعة من عقول الثيرين الت أصبحت بمثابة القناعة، وإن العاقل ليحب

فير خير من أن يخطالمرء بعدم الت سوء الظن، ولئن يخط ون أخطأ فحسن الظن خير من أن ي أن يقال أخطأ ف

بالتفير والخطأ ف العفو خير من الخطأ ف العقوبة، ولو أن البعض تلم من باب سد الذريعة لأصبح المجال مجال نظر

واجتهاد ومن المعلوم أن ما حرم سداً للذريعة قد يباح للمصلحة الراجحة،



يقول ابن حزم ف الفصل 3/ 294:

الخصم وتقويل له ما لم يقل به، وإن لزمه فلم يحصل عل وأما من كفر الناس بما تؤول إليه أقوالهم فخطأ؛ لأنه كذب عل "

غير التناقض فقط، والتناقض ليس كفراً، بل قد أحسن إذ قد فر من الفر. "

ويقول ابن تيمية ف مجموع الفتاوى 20/ 217:

" الصواب أن لازم مذهب الإنسان ليس بمذهب إذا لم يلتزمه، فإنه إذا كان، قد أنره ونفاه، كانت إضافته إليه كذباً عليه، بل

ذلك يدل عل فساد قوله وتناقضه ف المقال ولو كان لازم المذهب مذهباً للزم تفير كل من قال عن الاستواء وغيره من

الصفات أنه مجاز ليس بحقيقة، فإن لازم هذا القول يقتض أن لا يون شء من أسمائه وصفاته حقيقة. "

وقال الشاطب ف الاعتصام 2/ 549:

((ولازم المذهب: هل هو مذهب أم لا؟ ه مسألة مختلف فيها بين أهل الأصول، والذي كان يقول به شيوخنا البجائيون

والمغربيون ويرون أنه رأي المحققين أيضاً أن لازم المذهب ليس بمذهب، فلذلك إذا قرر عليه، أنره غاية الإنار))

وأورد السخاوي ف فتح المغيث 1/ 334، مقالة شيخه ابن حجر حيث قال:

"والذي يظهر أن الذي يحم عليه بالفر من كان الفر صريح قوله، وكذا من كان لازم قوله وعرض عليه فالتزمه..

أما من لم يلتزمه وناضل عنه فإنه لا يون كافراً ولو كان اللازم كفراً.  " والتحقيق الذي يدل عليه الدليل أن لازم المذهب

الذي لم يصرح به صاحبه ولم يشر إليه، ولم يلتزمه ليس مذهباً؛

قال ف شرح الطحاوية ‐ ط دار السلام (ص: 320)

((فَمن عيوبِ اهل الْبِدَع تَفير بعضهِم بعضا، ومن ممادِح اهل الْعلْم انَّهم يخَطّىونَ و يفّرونَ.)).

فيف لمن يحب اله ورسوله و يقاتل العدو و ين فيه ان نحبط عمله بتفيره وإخراجه من الملة فهذاظلم وبغ وصد عن

سبيل اله تعال يقول ابن حزم ف المحل برقم 930-(( مسألة ‐ ولا إثم بعد الفر أعظم من إثم من نه عن جهاد الفار

وأمر بإسلام حريم المسلمين (إليهم) من أجل فسق رجل مسلم لا يحاسب غيره بفسقه.)).

الخلاصة:

وبناء عل ماسبق من ورود الإحتمالات العديدة من توضيح معن الراية و مانع التأويل والإكراه والتمييز بين التعامل

والموالاة يجعل المرء يطمئن إل القول بتخطئة هذه الإطلاقات الخطيرة المتسرعة من إطلاق القول بتفير الجيش الحر

وفصائله سواء كفرطائفة أو أعيان ويبق المجال مفتوحاً لمناقشة كل معين بناء عل حاله ووضعه مع أن الأصل هو

الإسلام، وليس مقصودنا تبن خيارات ذكرت ضمن البحث ولنها ذكرت لتبين أن المسألة محتملة لا مجال للقطع فيها

ويقال فيها للمجانب للصواب أخطأت و لا يقال كفرت، يقول ابن الوزير ف إيثار الحق عل الخلق (402): "وكم بين إخراج

ثير العدد بهم، وبين إدخالهم فالإسلام من الملة الإسلامية، وت عوام فرق الإسلام أجمعين، وجماهير العلماء المنتسبين إل

الإسلام ونصرته بهم وتثير أهله، وتقوية أمره، فلا يحل الجهد ف التفرق بتلف التفير لهم بالأدلة المعارضة بما هو أقوى

منها أو مثلها مما يجمع اللمة، ويقوي الإسلام، ويحقن الدماء، ويسن الدهماء حت يتضح كفر المبتدع اتضاح الصبح

الصادق، وتجتمع عليه اللمة، وتحقق إليه الضرورة".



وقال الغزال ف الاقتصاد ف الاعتقاد (223 ‐ 224):

فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إل ،فير ما وجد إليه سبيلاأن يميل المحصل إليه الاحتراز من الت والذي ينبغ"

ف الحياة أهون من الخطأ ترك ألف كافر ف خطأ، والخطأ ف (هه، محمد رسول اللا إله إلا ال) :القبلة المصرحين بقول

سفك محجمة من دم مسلم ".

ويقول رحمه اله ف فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة (128):

"الوصية: أن تف لسانك عن أهل القبلة ما أمنك، ما داموا قائلين: (لا إله إلا اله، محمد رسول اله)، غير مناقضين لها...

فإن التفير فيه خطر، والسوت لا خطر فيه".

وينقل ابن نجيم كما ف البحر الرائق (5/ 134) عن أهل العلم حرصهم عل إعذار المسلم، وتوقفهم عن المبادرة إل تفيره

مهما وهنت شبهته الت دفعت به إل ارتاب المفّر، فيقول: "وف الفتاوى الصغرى: الفر شء عظيم، فلا أجعل المؤمن

كافراً مت وجدت رواية أنه لا يفر".

ويقول:

"وف الخلاصة وغيرها: إذا كان ف المسالة وجوه توجب التفير، ووجه واحد يمنع التفير، فعل المفت أن يميل إل الوجه

الذي يمنع التفير، تحسيناً للظن بالمسلم".

محمل حسن أو كان ف ن حمل كلامه علفير مسلم أمبت ه خلاصة رأيه فيقول: "والذي تحرر أنه لا يفتثم يقرر رحمه ال

أن لا أفت فير بها، ولقد ألزمت نفسبالت فير المذكورة لا يفتهذا فأكثر ألفاظ الت كفره اختلاف، ولو رواية ضعيفة، فعل

بشء منها".

للمفت هذه المسألة: "ينبغ الاحتياط والتريث ف فتح المعين (4/ 138).اتفاق العلماء قديماً وحديثاً عل وينقل المليباري ف

أن يحتاط ف التفير ما أمنه لعظم خطره وغلبة عدم قصده سيما من العوام، وما زال أئمتنا عل ذلك قديماً وحديثاً".

ولا يعن هذا أننا لانسع لنقل هؤلاء الإخوة من حالة الإجمال إل حالة التفصيل والتبيين وننصحهم ونأخذ بيدهم ونأمرهم

بالمعروف وننهاهم عن المنر بل ونفرهم إذا ارتبوا النواقض الصريحة الت لنا فيها من اله حجة وبرهان بعد توفر

الشروط وإنتفاء الموانع.

ما هو المخرج من هذه الأزمة:

إن المخرج من هذه الأزمة وقبل كل ش أن نفهم هذه المرحلة ف عمر الحركة الجهادية ومن ثم نعمل عل نشر هذا للناس

جميعا دون مواربة أو مداهنة، وهذا ما أكدته خطابات القاعدة ف مركزها من أن المرحلة ه مرحلة ناية وحرب عصابات

وليست مرحلة دول وإمارات وحذرت من الهوس المرض ف مسألة الدول والإمارات كما قال الأستاذ أحمد فاروق أحد

علماء القاعدة ف رسالته فلتن كالنحلة: ((نرى عدم التسرع ف إعلان دول وإمارات قبل توفير المقومات اللازمة لها،

فالشرع لا يحم عل مجرد أسماء ومبان بل العبرة بالحقائق والمعان، فالمطلوب هو عدم التسرع ف تسمية جماعات غير

ممنة وتنظيمات غير ذات شوكة بالدول والإمارات، ولقد أثبتت التجارب المتررة أن الجماعات الت تحصل عل شوكة

جزئية نسبية ف بقعة صغيرة من بقاع الأرض ف ظل العولمة وتحت سلطان نظام عالم جاهل ممن ه ف الحقيقة غير

ممنة، فه لا تملك القدرة عل حماية بيضتها ولا الدفاع عن رعاياها ولا تنجح ف الغالب ف توفير مستلزمات الحياة



اليومية للملايين الذين يعيشون ف ظلها، وسرعان مايزول سلطانها بمجرد توجه الجيوش الافرة إليها لغزوها.

فتسمية مثل هذه الجماعات بـ (الدولة) تؤدي إل احباط معنويات المسلمين ونشر اليأس والقنوط فيهم وتنفيرهم من تصور

أسلوب حرب العصابات، وعدم الحرص عل هذه المرحلة عموماً هو الاستمرار ف ف الدولة الإسلامية؛ فلذا نرى أن الأول

بسط السيطرة عل الأرض قبل حينها، وتوجيه بوصلة القتال إل الجيوش الافرة المعتدية عل أراض المسلمين، وتركيز

الجهود عل إسقاط النظام الجاهل العالم‐وتنسحب من العالم الإسلام ذليلة حقيرة، فذلك هو السبيل لتحرير الأمة

ولإعادة السيادة الحقيقية للإسلام وأهله ولقيام الخلافة الممنة السائرة عل منهاج النبوة‐)).أهـ

ولو أدركنا هذه القضية لأدركنا سنة التدافع واستفدنا من المرحلة ولم نستجر مسلماً إل الفر بهوس الإمارة والتسلط وكل

هذا ف النهاية سيصب ف مصلحة الجهاد ومحصلته ف النهاية فالعلاقة تون تشاركية طالما أن العدو واحد ومن الخطأ

جعل العلاقة تنافسية تعارضية، وأختم بهذا اللام الرصين للشيخ العلامة السعدي رحمه اله الذي يوضح هذه السنة الربانية

ف تيسير الريم الرحمن ف تفسير كلام المنان (ص: 388)فيقول رحمه اله: ((قَالُوا يا شُعيب ما نَفْقَه كثيرا مما تَقُول وانَّا

لَنَراكَ فينَا ضعيفًا ولَو رهطُكَ لَرجمنَاكَ وما انْت علَينَا بِعزِيزٍ)) (91)

{ولَولا رهطُكَ} أي: جماعتك وقبيلتك.

{لَرجمنَاكَ وما انْت علَينَا بِعزِيزٍ} أي: ليس لك قدر ف صدورنا، ولا احترام ف أنفسنا، وإنما احترمنا قبيلتك، بتركنا إياك.

ومنها أن اله يدفع عن المؤمنين بأسباب كثيرة قد يعلمون بعضها وقد لا يعلمون شيئا منها وربما دفع عنهم بسبب قبيلتهم

أو أهل وطنهم الفار كما دفع اله عن شعيب رجم قومه بسبب رهطه وأن هذه الروابط الت يحصل بها الدفع عن الإسلام

والمسلمين لا بأس بالسع فيها بل ربما تعين ذلك لأن الإصلاح مطلوب عل حسب القدرة والإمان ،فعل هذا لو ساعد

المسلمون الذين تحت ولاية الفار وعملوا عل جعل الولاية جمهورية يتمن فيها الأفراد والشعوب من حقوقهم الدينية

والدنيوية لان أول من استسلامهم لدولة تقض عل حقوقهم الدينية والدنيوية وتحرص عل إبادتها وجعلهم عملَةً وخَدَما له

،نعم إن أمن أن تون الدولة للمسلمين وهم الحام فهو المتعين ولن لعدم إمان هذه المرتبة فالمرتبة الت فيها دفع

ووقاية للدين والدنيا مقدمة واله أعلم)).

هذا وللبحث مزيد تفصيل ف بحث نسأل اله إخراجه قريباً وإنما أسرعت بإخراج هذا لما لا يجوز من تأخير البيان عن وقت

.يتعلم الجاهل و يرتدع الغال الحاجة لأن الوقت هو وقت بيان وحجة وصدع بالحق ونشر للعلم حت

واله أعلم وأحم وصل اله عل عبده ورسوله محمد وعل آله وصحبه أجمعين.

 

 

 

من حساب الاتب عل تويتر

المصادر:


