
هذه بعض الوصايا الت أوص بها نفس وإخوان المسلمين، لا سيما الدعاة والمجاهدين منهم، وذلك ف خضم هذه

الحوادث البيرة والنوازل المتسارعة والمتلاحقة الت يشهدها واقعنا اليوم، والت هلك فيها من هلك، سواء بيده أو لسانه أو

قلمه، إما بغلو وإفراط، وإما بتقصير وتفريط, وإما بعجلة وطيش؛ صادرة كلها إما عن شهوة وهوى، أو شبهة وتأويل، أو

مزيج منهما. وسوف لن أتعرض ف هذه الوصايا لحدث أو نازلة بعينها، ولن أتطرق إل موقف معين من فرد أو طائفة؛

 

 

وإنما أسوق هنا بعض ما ظهر ل من كتاب اله عز وجل وسنة نبيه صل اله عليه وسلم، وبعض ما استقرأته من مواقف

السلف الصالح مع النوازل والحوادث، ف صورة وصايا أحسبها نافعة بإذن اله عز وجل ف أي حدث ينزل بالأمة، ليصل

بها المسلم إل الموقف الحق والرأي السديد، ويسلَم من التخبط والشطط والعدوان.

:الوصية الأول

اللجوء إل اله عز وجل ودعاؤه والتضرع بين يديه وسؤاله الهداية للحق؛ لأنه سبحانه هو وحده الهادي والموفق للحق

والثبات عليه، قال اله عز وجل: {يثَبِت اله الَّذِين آمنُوا بِالْقَولِ الثَّابِتِ ف الْـحياة الدُّنْيا وف الآخرة} [إبراهيم: 27]، وقال عز

وجل عن نبيه نوح عليه السلام مع ابنه: {قَال لا عاصم الْيوم من امرِ اله إ من رحم} [هود: 43]، وقال عن دعاء خليله

[الأنعام: ٧٧]، وقال سبحانه عن دعاء نبيه موس {ّينالالض مالْقَو نم ونَنكلا ِبر دِنهي ن لَّملَئ قَال} :إبراهيم عليه السلام

155 رِينالْغَاف رخَي نتانَا ومحارلَنَا و رنَا فَاغْفيلو نتا ن تَشَاءدِي متَهو ن تَشَاءا مبِه لتْنَتُكَ تُضف إ عليه السلام: {إنْ ه

واكتُب لَنَا ف هذِه الدُّنْيا حسنَةً وف الآخرة إنَّا هدْنَا إلَيكَ} [الأعراف: 155، 156].

فهذا باب عظيم من أبواب العصمة من الفتن والانحراف ينبغ عل من أراد لنفسه الهداية إل الحق أن يسأل ذلك ممن

يملها وحده، وهو اله سبحانه.

ولو تأملنا أدعية النب صل اله عليه وسلم، وهو رسول الهداية، لرأينا كثيراً منها ف الثبات عل الدين والهداية إل الحق.

الوصايا العشر ف التعامل مع الحوادث والنوازل
الاتب : عبد العزيز الجليل

التاريخ : 11 سبتمبر 2014 م

المشاهدات : 6134



وأكتف بالدعاء العظيم الذي كان الرسول صل اله عليه وسلم يحافظ عليه ف كل ليلة ف استفتاح صلاة التهجد، ألا وهو

قوله: «اللهم رب جبرائيل وميائيل وإسرافيل. فاطر السموات والأرض. عالم الغيب والشهادة. أنت تحم بين عبادك فيما

كانوا فيه يختلفون. اهدن لما اختُلف فيه من الحق بإذنك إنك تهدي من تشاء إل صراط مستقيم»[1].

وإذا علم اله عز وجل صدق عبده وتوكله عليه، وفّقه للأسباب الت يهديه بها إل الحق والسداد، أما إذا نس العبد هذا الأمر

وقل دعاؤه وسؤاله لربه عز وجل واعجب بنفسه وبرأيه؛ فإن اله عز وجل يله إل نفسه ويتخل عنه، ومن تخل اله عز

وجل عنه فلا تسأل عن خيبته وضلاله وخسرانه.

الوصية الثانية:

تفسير الأحداث والمواقف منها؛ لأن الهوى وحظ النفس يقودان صاحبهما إل الحذر من الهوى ودخول حظ النفس ف

التعصب والتحزب لهذه الطائفة أو تلك، أو لهذا الموقف أو ذاك، وهذا من ضعف التجرد له عز وجل ف طلب الحق.

ومن هذه صفته فإنه يحرم ف الغالب التوفيق والهداية والسداد. وقد يدخل العبد ف أمر حمية له عز وجل وهو متجرد لا

هوى له فيه فلا يلبث أن يدخل حظ النفس والحمية لها فيفسد عليه قصده فيحرم السداد.

وهذا يقتض اليقظة الشديدة للنفس ونوازعها وحظوظها. وف ذلك يقول ابن القيم رحمه اله تعال: (وكذلك الحمية له

والحمية للنفس، فالأول يثيرها تعظيم الأمر والآمر، والثانية يثيرها تعظيم النفس والغضب لفوات حظوظها)[2].

وإن مما يتناف مع التجرد له ف طلب الحق وتحديد المواقف، التعصب لشخص أو طائفة وتقليدهم وحصر الحق فيهم

وتخطئة أو تضليل من سواهم، وكأن هذا المقلد يدّع العصمة لمن قلده، وهذا يتناف مع منهج أهل السنة والجماعة، الذين

شعارهم قوله صل اله عليه وسلم ف دعائه: «وأسألك كلمة الحق ف الغضب والرضا»[3].

لذا يرفعون شعار (اعرف الرجال بالحق ولا تعرف الحق بالرجال)، وشعار (اقبل الحق ممن أت به ولو كان بغيضاً)،

ويرفضون وينبذون شعار (من لم ين مع فهو ضدي).

لذا يجب الحذر من هذه الصفة ومجاهدة النفس ف قبول الحق بدليله، ولو خالف هواها، ولو خالف قول من تحب.

فهذا فاروق الأمة عمر بن الخطاب رض اله عنه مع محبته العظيمة لصديق الأمة الأكبر أب بر الصديق رض اله عنه؛

لما لم يظهر له الحق ف قتال المرتدين ف بداية الأمر لم يقلد أبا بر رض اله عنه، بل ناظره وناقشه حت أزال أبو بر

رض اله عنه الشبهة عنه وانشرح صدر عمر رض اله عنه للحق فانقاد له.

هذا مع أب بر الصديق التق النق المسدد، فيف بمن دونه ودونه؟

ن الدليل الشرعيتبي فالحذر الحذر من اتخاذ موقف من المواقف لأن فلاناً من الناس أو طائفة من الطوائف قالت به، حت

ف صحته من خطئه، ومن ثم قبوله أو رفضه، وما أحسن وصية عمر لأب موس الأشعري رض اله عنهما ف قوله: (ولا

يمنعك من قضاء قضيت به اليوم فراجعت فيه نفسك وهديت فيه لرشدك أن تراجع فيه الحق، فإن الحق قديم، ولا يبطل الحق

شء، وإن مراجعة الحق خير من التمادي ف الباطل)[4].

وقد ذكر الشيخ عبد الرحمن المعلم – رحمه اله تعال – ف كتابه النفيس: التنيل؛

مجموعة من الأسباب الت توقع ف الهوى والتعصب للباطل، أسوقها هنا عل وجه الاختصار والتصرف اليسير لنحذرها



ونتوقاها، فمن ذلك:

• أن يرى الإنسان أن اعترافه بالحق يستلزم اعترافه بأنه كان عل باطل، فالإنسان ينشأ عل دين أو مذهب أو رأي يتلقاه من

مربيه أو معلمه عل أنه الحق، ويون عليه مدة من الزمن، ثم إذا تبين له أنه باطل شق عليه أن يعترف بذلك، لا سيما إذا

كان آباؤه وأجداده أو شيوخه وزملاؤه عل ذلك، فيشق عليه أن يخطئهم، ويرى أن ف ذلك استنقاصهم، وأن نقصهم مستلزم

لنقصه.

• أن يون قد صار له ف الباطل جاه وشهرة ومعيشة، فيشق عليه أن يعترف بأنه باطل، فتذهب تلك الفوائد.

• البر – أعاذنا اله منه –، حيث يون الإنسان عل جهالة أو باطل فيجء آخر فيبين له الحجة، فيرى أنه إن اعترف كان

معن ذلك اعترافه بأنه ناقص وأن ذلك الرجل هو الذي هداه. ولهذا ترى من المنتسبين إل العلم من لا يشق عليه الاعتراف

بالخطأ إذا كان الحق تبين له ببحثه ونظره، ويشق عليه ذلك إذا كان غيره هو الذي بين له.

• الحسد – أعاذنا اله منه ‐، وذلك إذا كان غيره هو الذي بين له الحق، فيرى أن اعترافه بذلك الحق يون اعترافاً لذلك

المبين بالفضل والعلم والإصابة، فيعظم ف عيون الناس، فيحسده عل ذلك[5].

.ه تعالالهوى وعدم التجرد والإخلاص ل والمقصود الحذر من هذه الآفات، وإن وجودها يدل عل

وأختم هذه الوصية بوصية عمر بن عبد العزيز رحمه اله تعال، حيث يقول: (لا تن ممن يتبع الحق إذا وافق هواه ويخالفه

مـا تركتـه منـه، لأنـك إنمـا اتبعـت هـواك فـ مـا وافقتـه مـن الحـق وتعـاقب علـ إذا خـالف هـواه، فـإذاً أنـت لا تثـاب علـ

الموضعين)[6].

الوصية الثالثة:

حسن الظن باله عز وجل وأنه سبحانه حيم لطيف عدل ف قضائه وقدره، وأن رحمته ف قضائه للمسلم قد سبقت غضبه.

ومن ذلك ما قدره سبحانه عل الأمة من نوازل وحوادث، حيث إنها مقتض أسمائه الحسن وصفاته العل، وله الحمة

البالغة ف ذلك.

تبث اليأس والإحباط والشبهات ف اطمئنان القلوب ورد الوساوس الشيطانية الت أثرها عل أهمية هذه الوصية ف وتأت

النفوس، واليقين بأن العاقبة للمتقين.

الوصية الرابعة:

ضرورة العلم بالشرع والبصيرة ف الدين والوع بالواقع وأثر ذلك ف معرفة الحق والسداد ف المواقف، فبالعلم تزول

الشبهات الت تغط عل الحق، وغالب من لم يوفق للحق الجهلة من الناس، سواء كان هذا الجهل ف الدين وأصوله

وأحامه، أو ف الواقع وفهمه والوع بسبيل المجرمين.

تظهر عادة ف فقه الموازنات والتعارضات الت العناية به العلم بالقواعد الشرعية وأدلتها ودورها ف وإن من أهم ما ينبغ

الحوادث والنوازل، وإن إغفال هذا الجانب المهم من العلم الشرع هو الذي يوقع ف التخبطات والاختلافات.

والمقصود هنا بفقه الموازنات فقه قواعد الترجيح بين المصالح المتعارضة أو المفاسد المتعارضة، أو بين المفاسد

والمصالــح، وذلــك حيــن يتعــذر الجمــع بيــن مصــلحتين متعــارضتين أو مفســدتين متعــارضتين، أو بيــن مصــلحة ومفســدة



متعارضتين، وهذا العلم موجود ف كتب الأصول، فلا بد من العناية بفقه الموازنات وإعماله وإنزاله ف فهم النوازل

والمواقف منها.

وهذا الفقه لا يتم ويصير نافعاً إلا بمعرفة الواقع والوع به وبأحوال الوقائع والنوازل وتفاصيلها؛ لأن الحم عل الشء فرع

عن تصوره. وإن إغفال هذا النوع من الفقه وتجاهله يؤدي إل تخبط ف المواقف وانحراف ومفاسد كثيرة.

وف هديه صل اله عليه وسلم مواقف كثيرة من هذا، من ذلك: تركه قتل بعض من أظهر نفاقه كراهة أن يقال إنه يقتل

أصحابه، وتركه إعادة بناء العبة عل قواعد إبراهيم عليه السلام لأن قريشاً كانوا ف أول إسلامهم؛ فخش من الفتنة، ونهيه

صل اله عليه وسلم عن إقامة الحدود ف الغزو وف البلاد الحربية؟!

الوصية الخامسة: التثبت التثبت

إن مما يسهم اليوم ف مجانبة الحق والصواب ف المواقف: المسارعة ف نقل وتداول الأخبار ونقل الأحداث دون توثيق

وتثبت منها، والتعامل معها كأنها صدق وحق لا ريب فيه، ومن ثم تتخذ المواقف والأحام المتسرعة عل أساسها، ما ينجم

عنه الأحام والمواقف الجائرة الت قد يندم صاحبها عليها، لن حين لا ينفع الندم؛ لأنها قد طارت كل مطير. ويشتد خطر

هذه المواقف وإثمها إذا كانت قد صدرت من متبوع ف علم أو دعوة أو جهاد.

وتتأكد أهمية التثبت والتوثق بصورة أكبر ف زماننا اليوم، الذي كثرت فيه وسائل النقل والتواصلات الاجتماعية السريعة،

وتسارع الناس ف نشر أي خبر والحم عليه دون أدن تثبت منه؛ حرصاً من الناشر عل السبق والشهرة ف نقل الأخبار، أو

رصالْبو عمإنَّ الس لْمع لَكَ بِه سا لَيم لا تَقْفو} :هذا مخالفة لقوله تعال إلحاق الأذى والتهم بخصمه، وف حرصاً عل

والْفُواد كل اولَئكَ كانَ عنْه مسـىـو} [الإسراء: 36]، وقوله تعال: {يا ايها الَّذِين آمنُوا إن جاءكم فَاسق بِنَبأ فَتَبينُوا ان تُصيبوا

هال بِيلس ف تُمبرنُوا إذَا ضآم ا الَّذِينهيا اي} :[الحجرات: ٦]، وقوله تعال {يننَادِم لْتُما فَعم َلوا عبِحفَتُص الَةها بِجمقَو

فَتَبينُوا ولا تَقُولُوا لـمن الْقَ إلَيم السلام لَست مومنًا تَبتَغُونَ عرض الْـحياة الدُّنْيا} [النساء: 94].

فالتثبت من كل خبر ومن كل ظاهرة قبل الحم عليها، هو دعوة القرآن الريم ومنهج الإسلام القويم، ومت استقام القلب

واللسان عل هذا المنهج لم يبق مجال للظن والشبهة ف عالم المواقف والأحام. فم من مظلوم ف دينه وعرضه أو بدنه أو

ماله كان سبب ذلك التسرع ف نقل الأخبار وتلقيها دون تثبت وتمحيص. وكم من أواصر قطعت بين الأقارب والإخوان كان

سببها الظنون الاذبة وتلق الأخبار والشائعات دون تثبت.

والتثبت المنشود هنا يعن نوعين من التثبت:

•  التثبت من صحة الخبر المسموع أو المقروء أو المشاهد، والتوثق التام من صحته والاطمئنان إل صدقه؛ لأنه قد يتبين

بعد التثبت أنه كذب مختلق، أو فيه زيادة ونقصان، وعند ذلك يرفض الخبر ويسلم الإنسان من نقل الأخبار المذوبة

والشائعات، ويسلم من إثم ذلك.

•  إذا تبين صحة الخبر المنقول فلا يسوغ بناء الأحام والمواقف منه حت يقف وقفة أخرى من التثبت، ألا وه التثبت من

عاشها من نقل عنه الخبر، ومحاولة إحسان الظن به؛ لأن ف أحاطت به، والظروف الت خلفيات الخبر والملابسات الت

ذلك سلامة من المواقف والأحام الجائرة الت يحم بها عل الخبر ف حال عدم معرفة ملابسات حصوله؛ لأنه بمعرفة

الملابسات والظروف الت أحاطت بالخبر وتسببت ف حصوله، يحصل وضع الحم والموقف منه ف حجمه الطبيع دون

جور أو عدوان، وقد يظهر فيه عذر ومبرر شرع لأصحابه.



مواقفه من الأخطاء الت مواقفه من الأخبار، أو ف ه عليه وسلم فال وهذا النوع من التثبت هو ما كان عليه الرسول صل

تنجم عن بعض أصحابه رض اله عنهم، فقد ترر ف مواقف كثيرة وقبل أن يتخذ الرسول صل اله عليه وسلم موقفاً من

صاحب الخطأ، أن يقول لصاحب الخطأ: «ما حملك عل ما صنعت».. وهذا تثبت منه صل اله عليه وسلم من أسباب

وملابسات الوقوع ف الأخطاء.

وهذا يشمل الأخبار الت تنقل عن الأفراد أو الطوائف. وهذا من العدل والإنصاف الذي أمر اله عز وجل به ف أكثر من

َلع مشَنَآنُ قَو مَّنرِمجلا يو طسبِالْق دَاءشُه هل ينامونُوا قَونُوا كآم ا الَّذِينهيا اه عز وجل: {يريم، قال الموطن من كتابه ال

لَودِلُوا وفَاع إذَا قُلْتُملُونَ} [المائدة: ٨]، وقال سبحانه: {وما تَعبِم خَبِير هإنَّ ال هاتَّقُوا الى ولتَّقْول بقْرا ودِلُوا هدِلُوا اعتَع ا

كانَ ذَا قُرب} [الأنعام: 152]، وعن عبد اله بن عمرو بن العاص رض اله عنهما، قال: قال رسول اله صل اله عليه

وسلم: «إن المقسطين عند اله عل منابر من نور عن يمين الرحمن، وكلتا يديه يمين، الذين يعدلون ف حمهم وأهليهم وما

ولُوا»[7]، ومن دعائه صل اله عليه وسلم: «أسألك كلمة الحق ف الغضب والرضا»، ومن درر كلام شيخ الإسلام ابن

تيمية رحمه اله: (واله يحب اللام بعلم وعدل ويره اللام بظلم وجهل)[8].

الوصية السادسة: الرفق والحلم والأناة والاستخارة والاستشارة

إن من أخطر الأمور عل المسلم أيام الحوادث والنوازل، عجلته وتسرعه فيها، وتركه الرفق والأناة، فم من الذين تسرعوا

وتورطوا ف الفتن قد أقروا بندمهم عل عجلتهم ف أمر كان لهم فيه أناة؟

قال الرسول صل اله عليه وسلم: «التؤدة ف كل شء خير إلا ف عمل الآخرة»[9]، وقال صل اله عليه وسلم: «ما كان

الرفق ف شء إلا زانه، ولا نزع من شء إلا شانه»[10].

والحلم والتأن عواقبهما محمودة والخطأ فيهما أهون بثير من الخطأ ف التسرع والعجلة. ولا تعن الدعوة إل الحلم والأناة

ف المواقف أن لا يون للمسلم موقف، أو أن تفوت الفرص النافعة، وإنما المقصود أن يعط المسلم نفسه وقتاً كافياً يتأمل

فيه ويتثبت فيه من الأمور، وألا ينفرد برأيه فيها، بل يستشير فيها أهل العلم والحمة والدين والتجربة، ويستخير ربه فيما هو

قادم عليه؛ لأنه سبحانه هو وحده العالم بمآلات الأمور وعواقبها؛ ولذلك شرع لنا دعاء الاستخارة، فعن مطرف بن الشخير

قال: (من استفتح باب الرأي من وجهه وأتاه من طريقه، ضمنت له النجاح وتحملت عنه الخطأ. قيل: ما وجهه وأين طريقه؟

قال: يبدأ بالاستخارة ثم الاستشارة، ولا يشاور إلا عارفاً حدباً عليه)[11].

فإذا حصل التثبت والاستشارة والاستخارة بأنه الموقف الصحيح، أخذ به العبد بتوفيق اله عز وجل بعد أن استفرغ الجهد

ف معرفة الحق والصواب. ولو فرض أن الحق لم يتبين للعبد بعد ذلك كله، فليس ملزماً باتخاذ موقف، وإنما المتعين عليه

ف هذه الحال التوقف واعتزال الأمور وعدم الحم عليها حت تنجل وينشرح الصدر للموقف الحق، ولن يضر المسلم

اعتزاله هذا ولن يؤاخذه سبحانه عن موقفه هذا، ما دام أن قصده الحق وابتغاء مرضات اله عز وجل واتقاء سخطه.

ومما يدخل ف العجلة أمام النوازل والفتن، التسرع ف تطبيق بعض أحاديث الفتن ف آخر الزمان عل واقعة بعينها أو

ذلك تتخذ المواقف، ويحصل من ذلك فتن وبلايا، والسلف علمونا أن أحاديث الفتن لا تنزل عل شخص بعينه، وبناء عل

واقع حاضر، وإنما يظهر صدق النب صل اله عليه وسلم بما أخبر به من حدوث الفتن بعد وقوعها وانقضائها بعد ظهور

أوصاف الرسول صل اله عليه وسلم لها وما آلت اليه.

ومن العجلة المذمومة التسرع ف التفير لمعين من المسلمين لأدن شبهة لم تستمل شروط التفير وانتفاء موانعه.



الوصية السابعة: ترك الانشغال بحوادث لم تقع والبحث عن الموقف منها

ومن ذلك كراهية السلف التعجل ف إفتاء الناس ف قضايا لم تقع بعد؛ ذلك لأن الوقائع والأحداث تختلف ف وصفها

وتصورها قبل الوقوع عنها بعد الوقوع؛ وذلك لما يظهر فيها بعد وقوعها من الملابسات والأحوال ما لم ين معروفاً قبل

الوقوع. وظهور هذه الملابسات للمفت يعينه عل تصور الواقعة من جميع جوانبها، ومن ثم الوصول إل الصواب ف الحم

عليها والموقف منها.

عن عامر الشعب قال: سئل عمار رض اله عنه عن مسألة فقال: كان هذا بعدُ. قالوا: لا. قال: دعونا حت يون. فإذا كان

تجشمنا لك[12].

وعن معاذ بن جبل رض اله عنه يرفعه إل الرسول صل اله عليه وسلم: «لا تعجلوا بالبلية قبل نزولها، فإنم إن لم تفعلوا

لم ينفك المسلمون أن يون منهم من إذا قال وفق أو قال سدد. وإنم إذا استعجلتم بالبلية قبل نزولها ذهبت بم السبل ها

هنا وها هنا»[13].

ومن مخاطر ذلك ما ينجم عن بعض المتحمسين للدعوة والجهاد من افتراض أمور ووقائع لم تقع بعد، ثم يختلفون فيها وف

الموقف منها لو وقعت، وقد ينته الحال بالمختلفين ف هذا الأمر الذي لم يقع إل الافتراق والهجر، بل التبديع والتفير، وهذا

من عمل الشيطان ونقصان العقل.

الوصية الثامنة: لزوم الجماعة وتآلف القلوب ونبذ الفرقة

والمقصود بالجماعة: جماعة أهل السنة والأتباع، قال اله عز وجل: {واعتَصموا بِحبل اله جميعا ولا تَفَرقُوا} [آل عمران:

103]، وعن النعمان بن بشير رض اله عنه قال: قال الرسول صل اله عليه وسلم: «الجماعة رحمة والفرقة عذاب»[14].

فالجماعة أصل، ولا يجوز بحال أن يضيع الأصل للمحافظة عل الفرع، كما هو الحال اليوم عند كثير من المختلفين، حيث

تجدهم يختلفون ف فرع أو جزئية، فيتسبب هذا ف افتراقهم وتخاصمهم، وهذا من الجهل، وقد يون من الهوى، ولم ين هذا

هو هدي أصحاب النب صل اله عليه وسلم؛ فقد كانوا يحرصون عل الجماعة، ومن أجلها كانوا يتركون بعض السنن،

فهذا عبد اله بن مسعود رض اله عنه لما أتم عثمان رض اله عنه الصلاة بالناس ف من أتم معه الصلاة مع رأيه أن ذلك

خلاف السنة، ولما قيل لعبد اله بن مسعود: عبت عل عثمان ثم صليت أربعاً. قال: الخلاف شر[15]، وف ذلك يقول ابن

مسعود رض اله عنه: (وإن ما ترهون ف الجماعة خير مما تحبون ف الفرقة)[16].

ويقول شيخ الإسلام رحمه اله: (ولن الاجتهاد السائغ لا يبلغ مبلغ الفتنة والفرقة إلا مع البغ لا لمجرد الاجتهاد)[17]،

ويقول أيضاً: (قد كان العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم إذا تنازعوا ف الأمر اتبعوا أمر اله تعال ف قوله: {فَإن

تَنَازَعتُم ف شَء فَردوه إلَ اله والرسولِ إن كنتُم تُومنُونَ بِاله والْيوم الآخرِ ذَلكَ خَير واحسن تَاوِيً} [النساء: 59]، وكانوا

يتناظرون ف المسألة العلمية والعملية مع بقاء الألفة وأخوة الدين)[18]، وقال الشافع رحمه اله ليونس الصدف: (يا أبا

موس! ألا يستقيم أن نون إخواناً وإن لم نتفق ف مسألة؟).

والمقصود العناية بهذا الأصل العظيم (أصل الجماعة والائتلاف)، وذلك ف اتخاذ المواقف من الأحداث، وأنه إذا تعارض مع

فرع ترك الفرع للحفاظ عل الجماعة وتغليب مصلحة الأمة عل المصالح الخاصة، والحذر من الفرقة والاختلاف؛ فهو من

عمل الشيطان، فالفرقة لا تقف عند حد، بل تبدأ باختلاف القلوب وتلوثها بالحقد والحسد والظنون السيئة، ثم تمر عل

اللسان فيتلم بظلم وهوى وجهل بلا علم ولا تثبت ولا عدل، وقد تنته والعياذ باله إل فتنة التفير والسيف والقتال.



والمتتبع لحوادث التاريخ الماض والمعاصر يلمس هذا بل وضوح، والسعيد لمن جنب الفتن.

َلع ذِلَّةا} :جمع القلوب وتآلفها إحياء صفة التراحم والتغافر بين المسلمين والعمل بقوله تعال وإن مما يعين عل

[الفتح: 29]، فعلينا أن ننم {منَهيب اءمحفَّارِ رْال َلع دَّاءشا} :[المائدة: 54]، وقوله تعال {رِينافْال َلع ةزعا يننموالْـم

وننشر الرحمة بيننا مهما حصل من الخلاف، وعلينا بناء عل ذلك أن نضف شعور الولاء والمودة والإخاء وحسن الظن.

الوصية التاسعة: تقوى اله عز وجل والعمل الصالح والإكثار من العبادات

كلما كان العبد متقياً له عز وجل، قائماً بالأوامر، تاركاً للنواه؛ كلما كان أسعد بالموقف الحق عند النوازل، قال اله عز

وجل: {يا ايها الَّذِين آمنُوا إن تَتَّقُوا اله يجعل لَّم فُرقَانًا} [الأنفال: 29]، ويقول سبحانه: {ومن يتَّق اله يجعل لَّه مخْرجا}

[الطلاق: ٢]، ويقول تعال: {ومن يتَّق اله يجعل لَّه من امرِه يسرا} [الطلاق: ٤]، وقال سبحانه عن نبيه يونس عليه السلام:

{فَلَولا انَّه كانَ من الْـمسبِحين 143لَلَبِث ف بطْنه إلَ يوم يبعثُونَ} [الصافات:144-143]

الرخاء يعرفك ف ه فال ف إله تجده تجاهك، تعره يحفظك، احفظ اله عليه وسلم: «احفظ الال ويقول الرسول صل

الشدة»[19].. والآيات والأحاديث ف هذا المعن كثيرة، حيث يتضح لنا منها أثر العبادة وتقوى اله عز وجل والعمل

الصالح ف معرفة الحق وكونها سبباً ف توفيق اله عز وجل للعبد وتسديده، كما ف قوله تعال: {والَّذِين جاهدُوا فينَا

وما يزال عبدي يتقرب إل» :الحديث القدس ف وقوله تعال ،[بوت: 69العن] {يننسحالْـم علَـم هإنَّ اللَنَا وبس منَّهدِيلَنَه

يمش يبطش بها، ورجله الت أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده الت بالنوافل حت

عليها، ولئن سئلن لأعطينه، ولئن استعاذن لأعيذنه»[20].

ام النوازل، فهو محتاج إلام الأوامر وأحه حيث يقول: (العبد متقلب بين أحوما أجمل كلام الإمام ابن القيم رحمه ال

العون عند الأوامر، وإل اللطف عن النوازل، وعل قدر قيامه بالأوامر يحصل له من اللطف عند النوازل، فإن كمل القيام

بالأوامر ظاهراً وباطناً ناله اللطف ظاهراً وباطناً، وإن قام بصورها دون حقائقها وبواطنها ناله اللطف ف الظاهر وقل نصيبه

من اللطف ف الباطن. فإن قلت: وما اللطف الباطن؟ قيل: هو ما يحصل للقلب عند النوازل من السينة والطمأنينة وزوال

القلق والاضطراب والجزع)[21].

ومن الأعمال الفاضلة الت يوفق اله العبد بها للحق: كثرة الاستغفار والتوبة إل اله عز وجل والإنابة إليه، وكثرة ذكر اله

ه روحه إذا أعيته المسائل واستعصت عليه فر منها إله: (وشهدت شيخ الإسلام قدس اليقول ابن القيم رحمه ال ،تعال

التوبة والاستغفار والاستغاثة باله عز وجل واللجوء إليه واستنزال الصواب من عنده والاستفتاح من خزائن رحمته، فقلما

يلبث المدد الإله أن يتتابع عليه مداً)[22].

الوصية العاشرة: الحذر من إرجاف المنافقين وتخذليهم

أيام النوازل والفتن يشرئب النفاق وأهله ويظهرون بقرونهم: {شَياطين الإنسِ والْـجِن يوح بعضهم إلَ بعضٍ زُخْرف الْقَولِ

غُرورا} [الأنعام: 112]، ويسعون جاهدين لإثارة الوساوس والشبهات والشهوات ف مجتمعات المسلمين، مما قد ينخدع

بمرهم فئام من الناس؛ ولذا وجب عل الدعاة وأهل العلم التصدي لهؤلاء المنافقين، ورد شبهاتهم، وفضحهم، وتحذير الأمة

مما يقومون به عند النوازل من إثارة الخوف والإرجاف والتخذيل والإحباط وبث اليأس ف قلوب المسلمين. وهذا من

ماهوامو هِملَياغْلُظْ عو ينقنَافالْـمو فَّارْدِ الاهج ِا النَّبهيا اذلك: {ي له ف ه عز وجل به رسوله، وأمته تبعجهادهم الذي أمر ال

جهنَّم وبِىس الْـمصير} [التحريم: ٩].



 

----------------------------------

[1] مسلم 770.

[2] الروح 234.

.1304، وصححه الألبان [3] النسائ

[4] إعلام الموقعين 1/86.

[5] التنيل 182-2/180.

[6] شرح العقيدة الطحاوية 1/590.

[7] أخرجه مسلم 82.

[8] مجموع الفتاوى  16/96 .

[9] أبو داود 4810، وصححه الألبان ف السلسلة 1794.

[10] مسلم 2594.

[11] الفقيه والمتفقه 2/393.

[12] المطالب العالية 3/106.

[13] المرجع السابق.

[14] أخرجه أحمد 4/ 272، وصححه الألبان ف السلسلة 667.

[15] أبو داود (1960)، وصححه الألبان ف صحيح أب داود 726.

.1/121 ائ[16] السنة لللآل

[17] الاستقامة 1/31.

[18] الفتاوى 2/172.

[19] الترمذي 2518.

[20] البخاري 6502.

[21] الفوائد 1/202.

[22] إعلام الموقعين 4/ 178.

 

 

 مجلة البيان العدد  326

المصادر:


