
 

مع شهرة الحديث التال لم أجد من لفت النظر لأبرز دلائله الأخلاقية، وسماته الراقية، وألفاظه السامية، ما يعس تناقضاً

ملموساً!

:ه عنه، قَالال كٍ رضالم ننَسِ با نالحديث المشهور ع أعن

«كانَ ابن بِ طَلْحةَ يشْتَ، فَخَرج ابو طَلْحةَ، فَقُبِض الصبِ. فَلَما رجع ابو طَلْحةَ؛ قَال: ما فَعل ابن؟

قَالَت ام سلَيم: هو اسن ما كانَ، فَقَربت الَيه العشَاء فَتَعشَّ، ثُم اصاب منْها، فَلَما فَرغَ قَالَت: واروا الصبِ، فَلَما اصبح ابو

.هرخْبفَا هال ولسر َتةَ اطَلْح

فَقَال: اعرستُم اللَّيلَةَ؟

.منَع :قَال

قَال: اللَّهم بارِكْ لَهما. فَولَدَت غُلاماً.

.ِالنَّب خَذَهاتٍ، فَاربِتَم هعم لَتسراو ِالنَّب بِه َتفَا ،ِالنَّب بِه تتَا َّتح فَظْهةَ: احو طَلْحبا ل قَال

فَقَال: امعه شَء؟

.[1]«هدَ البع اهمسو ،بِه هَّنحو ِبالص ف ا فلَهعفَج ،يهف نخَذَ ما ا، ثُمغَهضفَم ِا النَّبخَذَهفَا ،اترتَم ،مقَالُوا: نَع

عفة الألفاظ وحشمتها ف الحديث النبوي
الاتب : محمد فريد فرج فراج

التاريخ : 15 فبراير 2018 م

المشاهدات : 4913



 

لن نتناول الحديث من الأبواب الت ترجم له العلماء بها، وه أبواب: تحنيك المولود، وتسميته، والخميصة السوداء، ووسم

الحيوان، والفضائل، وغيرها من الأبواب الجليلة؛ فقد شاء اله سبحانه وتعال أن يبهرن الحديث من جانب لم أجد أعظم

حت ه سبحانه وتعالسترها ال أخص أنواع العلاقة الزوجية، والت تشير إل الألفاظ المستخدمة، والت اً، وهو رقمنه رقي

عن أقرب المقربين من الآباء والأمهات، والبنين والبنات، فلا يعلم بها غير رب الأرض والسماوات تعال شأنه وجل عن

الزلات والهفوات.

تعبير أنس رض ه وإياك الحياء فال ناية عن الجماع، وتأمل رزقنالحديث والمستخدمة لل التعبيرات الراقية ف فانظر إل

اله عنه مشيراً للجماع بقوله: «ثُم اصاب منْها»! وه لفظة جمعت ف مرادها بين الرِقَّة والدِّقَّة، وف سياقها بين الخفاء

والنقاء، فنعم المراد من نعم المريد رض اله عنه!

ثم تأمل رزقن اله تعال وإياك الحياء ف تعبير أب طلحة رض اله عنه عن الجماع بقوله: «تَلَطَّخْت». والتَّلطخ: هو أن

يتعلق بالرجل شء من الطّيب الذي تطيبت به زوجه وه تتزين له، فنَّ رض اله عنه عن الجماع بالطّيب والعطْر! ألا فما

أطيبها من كناية أطيب من كل طيبٍ!

 

تُمسرعه عليه وسلم: «اال ه عليه وسلم، وإشارته إليه بقوله صلال صل ِتعبير النَّب ه وإياك الحياء فال ثم تأمل رزقن

اللَّيلَةَ؟»، والتَّعريس: هو نزول القوم ف السفر من آخر الليل ف مان ما للنوم[2]، فعبر النَّبِ صل اله عليه وسلم عن

الجماع بناية رقيقة، وه النوم ف السفر، وه كناية عن الشء بزمانه، ومانه بغير التطرق لأصله وبيانه!

فإليك يا طالب الخلق الحسن ثلاثة تعبيرات مختلفة عن شء واحد وهو الجماع؛ علَّنَا بذلك نتعلم الأخلاق الفضيلة،

واللمات الطاهرة من خير السلف رض اله عنهم، لنون لهم بعون اله عز وجل خير خلف.

وعندما ألق اله سبحانه وتعال ف روع مقارنةً بين هذا الحديث الرقيق، وذلك الموقف الدقيق، وما تَميز به من السياق

الراق، والتعبير السام؛ وما يصم الأذن من الألفاظ الفجة، والتعبيرات الممجوجة حت توشك الأذن أن تتقيأ ما تسمع، تلك

الت يستخدمها بعض الناس، طُرِح عل خاطري سؤال خطير، وهو:

ما سبب هذه المفارقة العجيبة ف الأسلوب، وذلك التباين الرهيب ف السياق؟

فإذا بقوله سبحانه وتعال يلوح ف الأفق: {افَلا يتَدَبرونَ الْقُرآنَ} [النساء: 82].. نعم إنَّ الفرق بين رق ألفاظهم، وانحطاط

أسلوب الثيرين يمن ف تدبر القرآن لا غير!

وذلك أنَّ منهج الصحابة رض اله عنهم ف تعلم القرآن وأخذه لم ين قائماً عل إتقان الألفاظ، وتجميل الأصوات، وحصد

الجوائز كما هو أخذ الثيرين اليوم، بل كان قائماً عل التدبر والتفهم والعمل والاقتداء.

 

فلا نعجب إذن أن نسمع هذه التعبيرات الراقية، والنايات السامية من الجيل القرآن الذي ترب عل القرآن، وأنَّ لنا العجب

وقد استق هذا الجيل القرآن معجمه المستعمل من التعبيرات القرآنية السامية!



وتأمل إن شئت بعض التعبيرات القرآنية عن «الجماع» لتعلم الأثر القرآن عل جيل الصحابة:

فمن هذه النايات الإلهية عن الجماع:

 «الإتيان» ف قوله تعال: {فَاتُوا حرثَم انَّ شىتُم} [البقرة: 223].

 «الدخول» ف قوله تعال: {من نّسائم الَّت دخَلْتُم بِهِن فَإن لَّم تَونُوا دخَلْتُم بِهِن} [النساء: 23].

 «الاقتراب» ف قوله تعال: {ولا تَقْربوهن حتَّ يطْهرنَ} [البقرة: 222].

 «المباشرة» ف قوله تعال: {ولا تُباشروهن وانتُم عاكفُونَ ف الْـمساجِدِ} [البقرة: 187].

 «الإفضاء» ف قوله تعال: {وقَدْ افْض بعضم إلَ بعضٍ} [النساء: 21].

  «المس» ف قوله تعال: {وإن طَلَّقْتُموهن من قَبل ان تَمسوهن} [البقرة: 237].

 «الملامسة» ف قوله تعال: {او لامستُم النّساء} [النساء: 43].

 «الاستمتاع» ف قوله تعال: {فَما استَمتَعتُم بِه منْهن فَآتُوهن اجورهن} [النساء: 24].

 «التغش» ف قوله تعال: {فَلَما تَغَشَّاها حملَت حمً خَفيفًا} [الأعراف: 189].

ويفيك أن تقرأ الحاية الإلهية بأسلوبها الربان الراق عن سقوط امرأة ف قاع القاع من الشهوة البهيمية لتتأكد بنفسك أنك

أمام التاب الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وذلك ف قصة امرأة العزيز!

فقد يون ف جيلنا من حفظة القرآن أضعاف حفظة جيل الصحابة رض اله عنهم، ولن أبداً لن تجد من هو أعظم منهم

تدبراً، وأجل استقامة عل منهجه السام الحميد!

وهذه أعظم سمات هذا الجيل القرآن الفريد! أنه جيل ترب عل القرآن كمنهج وليس كمقرر دراس، أو لمجرد التلاوة

اللفظية!

 

،لَتَهيسع تَذُوق َّته عليه وسلم: «حال دائماً عن الأمور الحرجة، ومن ذلك قوله صل ّنه عليه وسلم يال ذا كان صلوه

ويذُوق عسيلَتَكِ»[3]، فنَّ صل اله عليه وسلم عن الجماع بالعسيلة، وذلك لامرأة رفاعة إذ أرادت الرجوع لزوجها الأول.

ومن كنايته النبوية عن العورات الحساسة ما جاء عن اسامةَ بن زَيدٍ رض اله عنهما؛ قَال: «كسان رسول اله  قُبطيةً [ثوب

.تارا امتُهوسَف ،ِلْبْةُ اليدِح ا لَهدَاهها اميفَةً مثأبيض شديد البياض] ك

فَقَال: ما لَكَ لَم تَلْبسِ الْقُبطيةَ؟

.تارا امتُهوسك :قُلْت

فَقَال: مرها فَلْتَجعل تَحتَها غَلَةً [الثوب يون تحت الدرع]، فَانّ اخَاف انْ تَصف عظَامها»[4].

فانظر رحمن اله وإياك قمة السمو النبوي.. إنَّ الثوب الشفاف يصف المحاسن اللينة للمرأة، ويشف عوراتها عياذاً باله،

ولن النب صل اله عليه وسلم كنَّ عن العورات، والأعضاء اللينة بلفظ العظام! وهو لفظ ملء بالوقار والاحتشام بعيد عن



أي لفظ محرج، أو تعبير خادش للحياء!

واليوم، عل العس من ذلك تماماً، تجد مذيعاً يستضيف طبيبة عل الهواء لتتحدث فيما يظَن أن إبليس يستحي منه،

ومذيعة تستضيف طبيباً عل الهواء لتحدثه فيما لا يجوز أن تتحدث فيه مع أمها!

وشر من هذا وذاك متسربلون بسربال الدعوة يتخيرون أقذع الألفاظ، وأفحش التعبيرات! وشر من هذا كله أنهم يستدلون عل

فحشهم بنصوص صحيحة لها قرائنها الت توجب التوضيح مان التلميح، وتفرض العبارة مان الإشارة، وذلك لخطورة

موقف عظيم اضطُروا لخطره إل البيان صراحة إذ لم يف خفاء الناية!

 

ناره؛ كمواطن الشهادة، والقضاء، وما لا تتحقق المصلحة بغيره من التصريح والبيان. ولإن وهذا ما لا يتجاسر أحد عل

هذا التَّمحك ف الدين، ونسبة الفحش لسيد المرسلين صل اله عليه وسلم إنَّما يشير إل الهوى ف انتقاء الأدلة، والانتاس

ف فقه الاستدلال، وطمس ف نور البصيرة!

ألا وقد أشار نبينا صل اله عليه وسلم لهؤلاء المنوسين بقوله صل اله عليه وسلم: «رب حامل فقْه لَيس بِفَقيه»[5]، نعوذ

و ،شالْفُح بحي  هنَّ اله عليه وسلم: «اال بالرحمن الرحيم من الزيغ والهوى وطمس البصيرة! أما سمعوا قوله صل

التَّفَحش»[6]. ألا فإنَّ الفحش من علامات النفاق، وآيات المنافقين عياذاً باله.

وكما أن التعفف ف الألفاظ من سمات الشخصية القرآنية الت تهذبت عل آداب القرآن! فعل النقيض تماماً نجد التفحش

من أبرز سمات المنافقين أعاذنا اله منهم.

نم قْهالْفالْقَلْبِ، و ع  ،ِانسّالل ع ،الْعو ،فَافالْعو ،اءينَّ الْحه عليه وسلم إذ يقول: «اال وذلك كما جاء عنه صل

ايمانِ. وهن مما يزِدنَ ف اخرة، وينْقصن من الدُّنْيا، وما يزِدنَ ف اخرة اكثَر. وانَّ الْبذَاء، والْجفَاء،  والشّح من النّفَاق،

.[7]«ثَركا ةرخا ف نصنْقا يمو ،ةرخا ف نصنْقيا، والدُّنْي نَ فزِدا يمم نهو

 

انُ فيماانِ، ويما نم اءيالْح» :ه عليه وسلم قَالال صل ِالنَّب نه عنه؛ عال ةَ رضرب ِبا نمن ذلك أيضاً ما جاء عو

الْجنَّة، والْبذَاء من الْجفَاء، والْجفَاء ف النَّارِ»[8].

انُ فيماانِ، ويما نم اءيه عليه وسلم: «الْحال صل هال ولسر قَال :ه عنه؛ قَالال ةَ رضريره ِبا نومن ذلك ما جاء ع

الْجنَّة، والْبذَاء من الْجفَاء، والْجفَاء ف النَّارِ»[9].

والخلاصة: إنَّ انتقاء أرق الألفاظ، وانتخاب أسم العبارات، واختيار أرق التعبيرات للإشارة عن الأمور المحرجة من دلائل

الإيمان.

 

وكذلك فإن التفحش ف الألفاظ، وذكر العورات، والحديث عن أمور النساء بغير المنهج الشرع من دلائل النفاق عياذاً باله!

فالحمد له الذي أنعم علينا، وعلَّمنا أرق اللمات، وأسم التعبيرات، وأنق العبارات بالتاب والسنة، ويا لها من نعمة

تستوجب الشر من خلال تعلمها، وتدبرها، والعمل بها، إذ الرق ف الأسلوب بعض ثمرات التدبر للتاب المجيد.



اطرص َدُوا إلهلِ والْقَو نبِ مِالطَّي َدُوا إلهريم نسألك أن تجعلنا ممن زكيتهم بقولك العزيز: {واللهم بحق وجهك ال

الْـحميدِ} [الحج: 24].

 

المصادر:

مجلة البيان


