
هل صحيح أننا وبعد مئة عام من الحديث عن النهضة وعن التقدم، ما زلنا نراوح ماننا، وكأننا لم نبدأ،  وكأننا لم نتب ولم

نحاضر، ولا أقمنا المؤسسات، ولا أسسنا الصحف والمجلات، ولا نظمنا الجمعيات والجماعات، وأن ما كان يعانيه رشيد

رضا من تفرق المسلمين وضعفهم ما زال هو هو، وما كان يقاسيه الواكب من الاستبداد زادت حدته، وإذا كان المقصود

من كتاباته السلطان عبد الحميد، فأين نحن الآن من عبد الحميد؟.

وف أسلوب الدعوة لم يحصل التجديد المطلوب ف نوعية الخطاب أو طريقة الخطاب، وقد كانت بعض البلدان العربية

دائنة لقوة اقتصادها فأصبحت مدينة من كثرة ما تستورد من مأكول وملبوس، وكانت الأمية متفشية قبل الحديث عن

النهضة وما زالت، أي أن المطالب البرى الت كانت تطلب ما زالت ه المطالب اليوم، سواء مطلب تطبيق الشريعة أو

الحديث عن  الحرية السياسية أو التحرر من التسلط الأجنب. "وإذا نحن نرى أنفسننا وكأننا لم نتقدم خطوة ف فهم البلاء

الذي ينزل بنا ولا يزال ينزل، وأشد النبات الت يصاب بها البشر نبة الغفلة" (1)

منذ سقوط الدولة العثمانية وواقعة الاتصال بالغرب والتعرف عل حضارته وعلومه لم يهدأ التوتر الثقاف، وأدى إل بروز

الصراع بين تيارين رئيسيين:

تيار التغريب والالتحاق بالحضارة الغربيه، وتيار التشبث بالهوية الحضاريه للأمة الاسلامية. ليون لهذه الأمة انتماء ووجهة

توليها وبوصلة ترشدها.

فشلت ف هذا الصراع كل محاولات القطيعة مع الهوية والابتعاد عن الجذور؛ فشلت القومية العربية وكل أشال اليسار.

والذين استبعدوا الإسلام كعقيدة وثقافة، ما لبث بعضهم أن عاد مادحاً للإسلام وفضله عل المجتمع وعل الناس جميعاً.

ولن السؤال الذي تردد سابقاً بق كما هو:

لماذا هذا التأخر ف الاقلاع، وهذا البطء ف طريق النهضة الشاملة. ولماذا هذه المراوحة الت تعيق أي جهد يبذل للنقد

والبناء ؟. ولماذا تأخر المسلمون، ولماذا تقدم غيرهم ؟ ( 2 ) ولماذا لم يدرس هذا الموضوع دراسة علمية منهجية ؟.

كانت الإجابة عن هذه الأسئلة أن قامت محاولات جادة ومشاريع نهضوية، ولنها كانت جزئية، ه خطوات عل طريق

عل طريـــق الإصــلاح بعد مئـــة عـــام
الاتب : محمد العبدة

التاريخ : 26 يونيو 2017 م

المشاهدات : 5341



الإصلاح نجح بعضها أو نجح ف فترة معينة، وتوقف آخر،  وكل مشروع ركز عل بعض عوامل التحضر وأهمل العوامل

الأخرى، أو غفل عنها، قامت جمعيات وجماعات، وظهرت أعمال فردية قوية، ولن لم يقم مشروع كبير، يستثير طاقات

الأمة كلها.

والذين يؤرخون لبدايات النهضة يذكرون أسماء معينة ومشاريع معينة، وقد نختلف معهم ف هذه الرؤية، ولننا سنتابع

الترتيب الزمن الذي يذكرونه:

•    كانت محاولة (رفاعة الطهطاوي) (1801- 1873م) ه تلفيق مع الحضارة الغربية، تركيب بين تقدم أوروب مع تقدم

(روح) إسلام إذا صح التعبير. كان خليطا هجينا عل غير نظام كقوله: إن الحرية عندهم ه ما يسم ف الاسلام بالعدل

والانصاف، كان انبهارا بالغرب وإلحاقا بمشروع محمد عل باشا التحديث غير الأصيل ولم ين مشروعا لدراسة ما عند

الغرب وأخذ ما هو مفيد، ولن كان الهدف إدخال الغرب ف المعادلة.

•    كان خير الدين التونس (1810ـــ 1890م) أوضح من الطهطاوي حين ركز عل التنظيمات الإدارية والمؤسسات

السياسية ف الغرب القائمة عل العدل؛ الذي أدى إل القوة العسرية والاقتصادية، ولذلك كان يخش من تدفق السيل

الأوروب عل العالم الاسلام، ويحاول ما أمنه الاصلاح السياس والاداري من خلال مناصبه العليا ف تونس والدولة

العثمانية، ولم ين وطنياً ضيقاً كالطهطاوي الذي ركز عل مصر فقط بل كان الهدف إصلاح الدولة العثمانية، ولن

مشروعه كان ناقصاً يشبه محاولة الطهطاوي من ناحية الجمع بين التقدم الأوروب وشء من القيم والأخلاق الاسلامية ولم

رية وثقافية معينة ، يخالف بعضها ثوابت الشريعة الاسلامية ودون الرجوع الأن التنظيمات الأوروبية لها جذور ف يتنبه إل

أصل المشلة وه تيف الفرد مع إسلامه وعقيدته.

•    وظهر جمال الدين الأفغان (أو الأسد أبادي الإيران ) 1838 ــ 1897م وهو سياس غامض أثار الزوابع ف كل مان

حل فيه، وهناك جدل كثير حول أصوله الفرية وانتمائه الجغراف، أسس ف باريس جريدة العروة الوثق مع تلميذه الشيخ

محمد عبده، ورفع شعار (الجامعة الإسلامية) أي توحد الدول الإسلامية للوقوف أمام المد الاستعماري الأوروب، وقد كانت

،الاسلام تنشيط الوع حول هذه الموضوعات وغيرها مما يتعلق بنهضة المسلمين، كان لها أثر ف (العروة الوثق) مقالات

ولن هذه الجهود لم تن تحمل مشروعاً ممنهجاً ضمن خطة معينة، إنما ه نظرات ف الواقع ولم يتحقق أثرها.

•    وأما تلميذه الشيخ محمد عبده فقد كان ميله ال الأمور التربوية والعلمية أكثر من اهتمامه بالسياسة، خاصة بعد أن

لام يفيد فعلم ال الجمود والخرافات، وظن أن التجديد ف ثار الشيخ عل .تأييده لثورة أحمد عراب اكتوى بنارها ف

نهضـة المسـلمين فألـف (رسالـة التوحيـد) والحقيقـة أن علـم اللام لا يبنـ الأمـم ولا يجـدد لثقافـة المسـلم. وللشيـخ أقـوال

واجتهادات ف التفسير لا يوافق عليها وطابعها انهزام أمام هجوم المستشرقين، لقد كان همه الدفاع عن الاسلام أمام هؤلاء

أكثر من همه الدفاع عن المسلمين، لقد شغلته الردود عل (رينان) الفرنس وعل (فرح انطون) عن مشلة المسلمين

الحضارية ". ولا جرم أن الجدل مع المخالفين والرد ورد الرد يشغل رجال الإصلاح عما هم بسبيله من الإصلاح وتعبيد طرقه

.(3 ) "

•    جدّد رشيد رضا ف تفسيره وف مجلته ( المنار ) وكذلك الآلوس ف بغداد والقاسم ف الشام، جدد هؤلاء ف بعث

السلفية والرجوع إل النبع الصاف، وتلم رشيد رضا عن الشورى وعن الجمعيات الأهلية وأهميتها، وتحدّث طويلا عن

سنن اله سبحانه ف المجتمعات والأفراد، وهو من العلماء القلائل ف العصر الحديث الذين جمعوا بين الرواية والدراية،

وكان عل اطلاع واسع بأحوال العالم الإسلام وأحوال الغرب وما يدبر ويخطط لاحتلال بلاد المسلمين  وزعزعة ثقافتهم

وعقيدتهم، وأظن أن الذين جاءوا بعده لم يستفيدوا كثيراً منه. كان لهؤلاء الأعلام الأثر المحمود ف نشر العلم والوع ولن

لم ين وراء ذلك أعمال جماعية وجهود سياسية تنتج الثمر المطلوب، وتستخدم الينابيع السلفية ف خدمة الواقع.



•    وف عام 1927م أنشأ الشيخ حسن البنا حركة الإخوان المسلمين وكان لها جهود كبيرة ف مصارعة التغريب الذي

غزا المجتمعات الاسلامية، وأحيت الفهم الشمول للإسلام نظرياً وعملياً وذلك حين أسسوا الشركات والمدارس وقاوموا

الاحتلال الصهيون ف فلسطين، كما نقدوا الحضارة الغربية والإتجاه المادي فيها ولن الخطاب بشل عام سواء التربوي

الدعوي أو النهضوي كان مجملا عاماً يميل إل العاطفة واستنفارها أكثر مما يميل إل التأمل الاستدلال والتحليل والنقد

والتأصيل العلم والتعمق ف دراسة المشلات ( 4 ) وانشغلوا مبراً بالسياسة وأحابيلها وخاضوها قبل أوانها ( 5 )، بل

تورطوا بها وذلك قبل الرسوخ ف الدعوة ونشر العلم بين صفوف الجماهير.

•    التجربة الت كانت اقرب للنجاح ه ما قامت به جمعية العلماء الجزائريين الت أسست عام 1931م بقيادة الشيخين:

الت لقد كانت عامة وشاملة، وأحيت الهوية الاسلامية العربية للجزائر، وه ،عبد الحميد بن باديس والبشير الابراهيم

مهدت للثورة الجزائرية ضد الاحتلال الفرنس، ولن سرقت جهودها من قبل السياسيين الانتهازيين، وهذا الامر الأخير ترر

ف أكثر من بلد، ترر ف المغرب ومصر وباكستان وإندونيسيا، ولذلك هو بحاجة ال تأمل ودراسة، لماذا تسرق جهود

العاملين المخلصين وكيف ؟ ( 6 ) .

•    عاد الحديث ف السنوات الأخيرة حول الرجوع للتأصيل العلم وتنقية التراث مما علق به من أغاليط وأوهام وأحاديث

موضوعة، وهو منهج صحيح وسليم، وجاء خطوة عل الطريق مهمة، وقد كتب لهذا المنهج الانتشار والقبول، ولن

المطلوب كان أكثر من هذا بثير، كان المطلوب: كيف نستمد من النصوص استمداداً رشيداً مما تقتضيه الأوضاع

الحالية، والاجتهاد والاستنباط من خلال السياسة الشرعية ومقاصد الشريعة.

•    والذين طرحوا شعار استيراد التقنية ونتائج العلوم الطبيعية من الغرب مع الاحتفاظ بالنقاء الإسلام، إن هؤلاء مع

حسن نيتهم وصدق طرحهم إلا ان مالك بن نب يقول لهم: لا يصح استيراد منتجات حضارة دون أن نعيش نحن ف أجواء

تحتضن العلم وتشجعه، فاستيراد سيارة أو طائرة لا يعن الحضارة الت الحضارة الإسلامية، وه حضارة نستعيدها  وه

أننا متحضرون، وتديس الأشياء المادية لا يشل حضارة، فالتديس والمظاهر الحضارية كانت ف العصر العباس أكثر

مما كانت زمن الخلافة الراشدة، ولن قوة الصعود وقابلية الإنشاء وحرارة الايمان الذي يساعد عل النهوض كان زمن

الراشدين.

كل هذه المشاريع والأطروحات وغيرها مما لم تذكر (لأننا لم نقصد الاستقصاء الشامل) كانت خطوات عل الطريق، يجب

أن يستفاد منها، ولن الأزمة الت يواجهها المسلمون أزمة كبيرة لا ينفع معها الحلول التوفيقية والتلفيقية ، فالبرامج لم تن

تدعو إل جاهزة للتطبيق بل كانت تحوم حول العموميات، وقد آلت بعض الشعارات الت برامج عملية ذات محتوى تفصيل

النهضة إل الضد من أهدافها ، فالشيخ محمد عبده انته إل القول بمبدأ ( المستبد العادل) والحرية قد تؤول إل التفلت،

من معان فالطهطاوي تحدث عن باريس ومراقصة الرجال النساء بإعجاب، واصفاً إياها بالنظافة والخلو من أي معن

الفحش، والواكب الذي تحدث طويلا عن الاستبداد وآثاره المدمرة  وصل إل التفريق بين الدين والدنيا، يقول : " دعونا

ندبر حياتنا الدنيا ونجعل الأديان تحم ف الآخرة " ( 7 ) .

نحن بحاجة إل تشخيص الواقع والنفاذ إل أعماق المشلة والوصول إل أصل الداء، فإذا قلنا أن من أسباب التخلف

الاستبداد ، فإن السؤال يعود  ما هو سبب قبول الاستبداد من الفرد أو المجموع ؟ وأين التيف بين الايمان والإرادة فراً

وعملا حت لا يقبل الفرد الاستبداد، كما وضع مالك بن نب مصطلح ( القابلية للاستعمار ) لماذا تقبل الشعوب الاستعمار ،

مجالات الحياة المختلفة ؟ وأين الضوابط الت تغط عناصرها الت ماه :ال يبقن الإشوإذا رفع شعار الحرية ، ول

تضبط تلك العناصر ؟ لأن  الحرية إذا أطلقت هذا دون تفصيل وضوابط تصبح خطيرة عل المجتمع والدولة ، كان الشيخ

محمد عبده يرى أن العلة الأساسية ه الجمود، ولن هذا عرض للمرض، والسؤال ما ه العوامل الت أدت للجمود ؟ كان



أصحاب الغيرة من المصلحين يترنمون بمجد الإسلام ويتحرقون شوقاً لإحيائه ، ولن لم يبحثوا عن العزائم الت خارت

لماذا خارت .

لا بد إذن أن نرجع إل النفسية الفردية للمسلم وما الذي أصابه من داخله  ( 8) حت أصبح غير فعال ف أعماله ، فقد يون

صالحاً ف شخصه ولنه غير مصلح اجتماعياً وحضارياً . لا بد أن نرجع إل الحضارة الإسلامية كيف قامت وعل أي

الأسس ؟ لا شك أنها قامت عل أساس الدين والعقيدة الايمانية ، وإن العامل الذي ولّد تلك الحضارة ف عصورها الذهبية

هو العامل التربوي الذي كون الفرد ف تفاعل وتامل ما بين هذه العقيدة وأمور الواقع ف الحياة الدنيا ، والعقيدة السليمة

تنتج آثارها ف الخلق والسلوك ، فعندما يتون الفرد ايمانياً يسري ذلك عل كل مظاهر العمران والحضارة ، فلما حصل

الابتعاد عن آثار هذه العقيدة بسبب الإغراق ف حب الدنيا والإنحراف عن مسلك الإخلاص والاستقامة وأصبح المسلم مقسم

الشخصية فمن جهة هو يحب هذا الدين ويريده ، ومن جهة أخرى غلب عليه حب المال أو الرئاسة أو العصبية الجاهلية

والتقلب ف الشهوات والملاذ كما يعبر ابن خلدون ، عندئذ خارت الإرادات الاعتقادية البناءة وظهر الانفصال بين العلم

والعمل ، بين العقيدة والسلوك وضعف الوازع الدين عن التأثير ف السلوك ، وابتعد عن أن يخلع من روحه عل النهضة (

( 9

المطلوب هو مشروع متامل يجمع أهل العلم وأهل المال وأهل الإدارة والاختصاص ، ويقوم بتفعيل دور مؤسسات الأمة

وعل رأسها مؤسسة العلماء ، فالأمة الإسلامية أمة متدينة والعلماء هم القادة الذين يرجع الناس إليهم ، وخاصة العلماء

الربانيون الذين يلون أمور الناس ويصلحون أحوالهم ويجمعون إل العلم البصر بالسياسة ، يؤازرهم ف ذلك طلبة العلم

والمشايخ ، فهؤلاء هم الملفون بنشر العلم عل جميع طبقات الأمة ، ومن واجبهم حماية الأمن الثقاف للمجتمعات

الإسلامية . وقد قصرت ف هذا المضمار الجمعيات والمشاريع الإحيائية ف إبراز هذا الدور البير للعلماء كما أن الدور

الأكبر لإزاحة العلماء عن التأثير كان مما قامت به الدولة الحديثة الت جاءت بعد الدولة العثمانية وبتأثير من الغرب وتم

إضعاف الأزهر ف مصر والزيتونة ف تونس  .

المشروع المتامل يشمل كل مناح الحياة الت لابد منها للإنسان ، يشارك فيه الجميع ويستفيد من كل الطاقات ، ويلتف

حوله المخلصون ، فهناك شرائح كبيرة من المتعلمين ذوي الفاءات العالية ومن أهل الذكاء والخبرة يجب أن يستفاد منهم،

وهم جاهزون تواقون للمساهمة ف مشروع كبير للخروج من هذا المأزق، ويشارك فيه أيضاً رجل الشعب الذي يتمتع

بالبداهة الصادقة ويرى الأشياء بنور قلبه ، فالجماهير غير ميالة كثيراً للتأمل والمحاكمات العقلية ، ولنها مؤهلة للانخراط

ف الممارسة والعمل، لقد افتقدوا القيادة منذ زمن ، وعندهم استعداد للتضحية إذا وجدوها.

الرجوع إل الماض هو المهماز الذي يساعد عل النهضة ويدفع للمستقبل " فالذي يتملك الماض يتملك المستقبل أما

( 10 ) نستفيد مما سبق من الخبرات والتجارب المتراكمة ، وه " الذي يمسك بالحاضر فحسب فهو من أهل الماض

كثيرة عل المستوى الفردي أو الجماع ، وندرس بحيادية وموضوعية الأخطاء الت وقع فيها السابقون ، ونقوم ونسدد

ونقترح الطرق الصحيحة . لقد استوعب القرآن الوح السابق وأضاف وأكمل الدين وختم الرسالات ، قال تعال : " يريد

اله ليبين لم ويهديم سنن الذين من قبلم ويتوب عليم واله عليم حيم " النساء / 26 واستوعب الإسلام الأشياء الحسنة

والأعراف الحسنة الت كانت قبل ولم يقصها أو يبترها ووضعها ضمن منظومة أخلاقية واحدة .

ف الأمة مخزون حضاري يملك من المقومات ما يساعد عل النهوض ، هذا المخزون قد لا يراه الناظر لأول وهلة ، فالذي

يطفو عل السطح لا يشير إل هذه المقومات ولن ف العمق هو ايجاب ، الأمة تنتظر مشروعاً ريادياً تنتعش به الآمال وتعود

الروح قوية ، والعزيمة بناءة .



ـــــــــــــــــــــــــــــ

10 / مهب المعركة لمالك بن نب تاب ف1 ــ محمود محمد شاكر : تقديم ل

2 ــ أجاب عن هذا السؤال الأمير شيب أرسلان ف كتاب صدر بهذا العنوان .

8 / جمال الدين الأفغان : 3 ــ عبد القادر المغرب

4 ــ انظر : عبد المجيد النجار : مشاريع الإشهاد الحضاري ، وهو الجزء الثالث من كتابه عن النهضة

. وذلك حين تحدث عن الإحياء الايمان  

5 ــ نصحهم الشيخ : أبو الحسن الندوي أن يؤجلوا موضوع السياسة قليلا

6 ـ انظر بحث: حت لا تستلب الجهود الإسلامية للاتب، دار الصفوة – القاهرة.

7- عبد المجيد النجار : مشاريع الإشهاد الحضاري .

8 ــ وقد أشار المفر الجزائري مالك بن نب ال هذا الموضوع ف كثير من كتبه .

9- انظر : الفاضل بن عاشور : روح الحضارة الإسلامية .

10ــ أحميدة النيفر : لماذا أخفقت النهضة العربية / 74

المصادر:


