
حين تتحم الأمزجة، وتتحيز الأفار، ويغلب الهوى عل الطبيعة الإنسانية، ويقل العلم، ويثر الجهل، ويعجب كل ذي رأي

برأيه، وتثر التصورات الخاطئة، يتحصل لدى الشخص مزيج متعدد ضمن مزاج مختلف يجمع التشدد والتهاون ف آن

واحد!.

فليس غريباً ‐ وإن كان متناقضاً ف الوقت نفسه ‐ أن ترى ف محيطك البشري من يتشدد ف أموره الدنيوية، وطريقة

تعامله الحياتية والمادية، غير أنّه يريد من العلماء ف قضايا الشريعة أن يونوا خُدّاماً له ليخففوا عنه ف الفتيا حت وإن

خرج الأمر عن حدود التيسير المشروع، وحالما يفتيه العالم أنَّ قضيته ممنوعة شرعاً ومحرمة ف دين اله، قد تُسارع فئة

منهم بوصم من أفتاه بالتشدَّد.

حالة كهذه تشتبك فيها الأبعاد النفسية مع الممارسات الفقهية، وه كثيرة الوقوع ف المجتمعات، وقد يغفل عنها بعض

الناس، فتشدد وتهاون، وتنطع وتساهل ف الظاهر لا يلتقيان غير أنّهما قد يلتقيان، ما دام أنّ لل منهما طريقاً يؤدي

لمزاجيات تطلبها الأنفس وترتاح لأجلها.

ف كتاب اله تعال إشارات مثّفة حول النفس؛ فقد وردت هذه اللمة واشتقاقاتها قرابة (295) مرة؛ فالأنفس فيها عجيب

خلق اله، من تناقضات، وعقدٍ، وأشياء خفية، لا يعرفها إلا الذي براها، بل يقع صاحب النفس ف أشياء يقوم بها، هو ذاته قد

يخف عليه السبب الدقيق من فعله لها، وف هذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "ما أكثر ما تفعل النفوس ما تهواه ظانّة أنّها

تفعله طاعة له"[1] وه حتماً دسيسة نفسية تحتاج ليقظة حقيقية لانتزاعها وما يحتويها من سوس النفوس.

· تشدد مسوت عنه، وغلو نفس دنيوي:

ثمة نماذج عملية تطبيقية سأذكرها تباعاً؛ لن أستحسن إيراد جانب له علاقة بالنقاش الفري ف حلبة الحوارات له علاقة

وطيــدة بمقصــد المقــال؛ إذ إنّ عــدداً ممــن يطلــب التسامــح مــع الــرأي الآخــر وضــرورة قبــوله وعــدم التضييــق عليــه مــن

المعترضين؛ يقصدون بمعن قبول الآخر أن يتسامح الناس مع أقوالهم الت يرومون نشرها بينما هم لا يتسامحون مع الرأي

مزيج من مزاج: تشدد وتساهل ف آن واحدٍ!
الاتب : خباب الحمد

التاريخ : 20 إبريل 2017 م

المشاهدات : 5056



الآخر، ويقومون بإسات المخالفين ووصمهم بصفات تشويهية تبشيعية، ويمنعونهم عن إبداء رأيهم، وتضيع كل كلماتهم

الرنّانة ف الدعوة إل الحرية والوسطية والسلام والتعايش وقبول الآخر.

إنّها عقلية التشدد الت يزعم بعض من يدعو للانفتاح أنّه يحاربها، وهو بذاته يقع ف ما هو أقس من التشدد؛ بوصم مخالفيه

بالنقيصة وقد يتّهمهم بصفات غير لائقة، ونس تشبثه برأيه وتشدده الغريب ف الاستمساك به، وكأنّ المرء لا يون وسطياً

منفتحاً إلا بجملة آراء من يحملها ينال القابلية للاعتراف بونه منفتحاً غير متطرف!

نفسه الارتياح بوضوح من يقول إنن أنّ المرء يجد ف فّل بإدانته؛ إلاأنّ التشدد طبع مذموم، والإسلام نفسه قد ت وعل

أرفض القول الآخر، أكثر ممن يدعو للتسامح مع الناس؛ فإذا وصل الأمر معه ومع قناعاته ورأيه؛ كان رأيه أشدّ تنطعاً

وتشدداً من سابقه؛ لن الأول صريح ف إبداء وجهة نظره؛ والثان يلبس الأقنعة، والطبيعة النفسية بينهما متفقة يجمعها قاسم

مشترك ف تصلب فري من كل طرفٍ لجهته.

وف خضم معترك النقاش علينا أن نفهم معن اليسر والتشدد ضمن دائرة الوسطية الت تدعو إليها الملّة الإسلامية؛

فالوسطية ه طريق القصد والاعتدال والخيرية، خلافاً لمن أراد أن يتّخذ موقف الوسط بين رأيين لمحاولة التلفيق بينهما أو

قياس مسافة ما بينهما لاتخاذ الموقف المناسب، وكأنّ الوسطية ف الشريعة كالوسطية ف موقف الطُّرق، وهذا ما لا يتّفق

مع المعن الحقيق للاتّسام بالوسطية، فالأحام الشرعية ه بذاتها أحام وسطية وإن ارتأى بعض جاحدي الشريعة أو

المتشين فيها إل اعتبارها متشددة أو متساهلة؛ فليس ذا عشّهم فليدُرجوا. والأحام الإسلامية تُدرك من خلال الفهم

الأصول العلم الذي يقوم به رجالات العلم الشرع؛ لا أن تُقاس بالآراء المجردة من المتعالمين؛ ليفصلوا للناس مقاساً

شرعياً لما هو وسط بزعمهم!

إنّ بعض المسلمين، تمتزج فيهم خاصيتان: غلو عميق ف الدنيا وتشدد فيها، وتساهل وتفريط بالأخذ بأمور الدين، ولذلك

عدّة نماذج، أذكر بعضها:

1. يتشدد ف أعرافه وعاداته وتقاليده الاجتماعية الت تحتاج لتغيير ف الواقع، مع أنّ بعض هذه التقاليد الشعبية فيها من

الأخطاء البينة مما يتفق الناس عليها؛ إلا أنّهم مستمرون بالقيام بها ولا ينفون عنها قيد انملة، وإن حدَّثه أحد ل يغير من

قناعاته، يستعظم تركها كون الناس يفعلونها، ولا يريد أن يسير عس التيار!

2. يتعامل مع مخالفيه بالغلظة والجفاء والشّدَّة، وتسفيه رأيهم، ويتشدد ف وصم مخالفيه بل نقيصة، بل تاد تلتف عروقه

أثناء تشنّجه لرأيه، ويبدو منه النّزق ف الخُلُق، لأنّه يرى آراء من يحتدّ معهم متشددة؛ بينما هو يعتدُّ برأيه، ويحتدُّ ف موقفه،

ويتشدد ف تعامله معهم.

3. يبالغ ف طلب المهر المرتفع أثناء خطبة ابنته، ويرهق الخاطب بتاليف الزواج؛ فيون أكثر من أقرانه تشدداً ف تزويج

ابنته؛ بدعاوى عريضة!

4. يريد أن يفتيه العلماء ف البيوعات والمعاملات بالإباحة دوماً، ولا يطيق سماع كلمة تُحرم عليه ممارسة مالية لا تجوز،

ويحاول بل وسيلة وذريعة أن يتوصل لجواز المعاملة؛ غير أنّه ف مجال البيع والشراء ومعاملات الناس المالية؛ يتشدد

للغاية؛ ولا ييسر عليهم.

قد يحفظُ قوله تعال: {يرِيدُ اله بِم الْيسر}، وينس حديث رسول اله ف صحيح البخاري: (رحم اله رجلا سمحاً إذا باع،

وإذا اشترى، وإذا اقتض) أي: إذا طلب قضاء حقه بسهولة، وعدم إلحاف.

وهو إن أراد الاقتراض من أحد ذكره بقوله تعال: {ان تُقْرِضوا اله قَرضا حسنًا يضاعفْه لَم}، لن إن أقرض أحداً وتعسر

.{ةرسيم َلةٌ ارفَنَظ ةرسانَ ذُو عن كاو}:قوله تعال القرض، ينس معه رد

5. يقع الشخص بخطأ لا يخجل منه أثناء قيامه به، وبعد أن يدرك قُبح ما صدر عنه، ويطلب منه أن يعتذر لغيره؛ أو يتنازل



لأخيه لإرضاء اله؛ يبدو ف موقف متصلب ويتعسر إقناعه، لنّه لا يدع شاذّة ولا فاذّة ف موقف أو لقاء مع بعض العلماء

حت يحدثهم عن التسامح مع الناس ف الفتوى، وهو لا يتسامح مع من أساء إليه!

6. يستهين بالقيام بالسنن والمستحبات والمندوبات، كونها ليست واجبات؛ وإن حرص أحد عل التذكير بالسنن

المهجورة، يصف من قام بها بالمبالغات الدينية والإغراق ف جزئيات لم تصل لمرحلة الوجوب؛ بينما هو يتقصد التشبه

بالفار واتباع سنتهم وطرائقهم، ولا يجد أدن غضاضة ف ذلك، أو يبتدع بدعاً ما أنزل اله بها من سلطان، ويطالب الناس

بمعرفتها وتطبيقها، ويتشنّج حين يسمع من ينه عنها.

7. يحرص عل معرفة حقوق غير المسلمين؛ حتّ يقع ف الإجحاف بحقوق المسلمين الدينية والدنيوية؛ فيلتق والحال هذه

– مع وجود فوارق أخرى ‐ بطريقة الخوارج الذين يجتهدون ف معرفة حقوق غير المسلمين من الذمة والعهد والأمان؛ أكثر

من معرفة حقوق المسلمين من حفظ أعراضهم وأنفسهم، ولهذا جاءت الشريعة بتعرية حالهم، وصح فيهم قوله عليه الصلاة

والسلام: (يقتلون أهل الإسلام ويدَعون أهل الأوثان)، ولهذا رأى ابن عمر‐ رض اله عنهما ‐ أنّهم شر الخلق فقال: "انطلَقوا

إل آيات نزلت ف الفار فجعلوها عل المسلمين" أورده البخاري معلقاً وصححه الحافظ ف الفتح.

8. يتول أمور العباد والبلاد فيحرص عل سماع أحاديث التأكيد عل السمع والطاعة؛ وينس قوله صل اله عليه وسلم:

"اللهم من ول من أمر أمت شيئاً، فشق عليهم فاشقق عليه، ومن ول من أمر أمت شيئاً، فرفق بهم فارفق به" أخرجه مسلم

ف صحيحه.

9. يصل الصلاة ينقرها نقر الغراب؛ ويفر كثيراً ف أموره الدنيوية ومعاملاته؛ ولا يجد وقتاً بعد الصلاة لاستماع آية وذكر،

أو جلوس مع أولاده لتربيتهم؛ بحجة أنّه يافح لطلب رزقه وعيشه، وطلب الرزق عبادة، ولو قُلبتِ القضية فقيل له: صل كما

تطلب رزقك فالصلاة عبادة، لعدّ ذلك غلواً ف الدين، وقد نس غُلوه ف دنياه، والحق أنّ طلب الرزق لامس شيئاً ف قلبه من

حب المال وديمومة طلبه، فسبحان من آتاهم قوة ف طلب الرزق وتحملا ف بذل كل شء لأجله؛ وحرمهم من التلذذ

بالتعرف عليه، حت ما فهموا من العبادة إلا طلب الرزق!

هذا مع كون الرزق ف الأصل ليس معلّقاً بالمال والمادة فحسب؛ فالقضايا المعنوية يشملها الرزق، فمن معانيه أن تُرزق

القلوب بالإيمان باله والعلم به، فاله تعال يقول: {زُيِن للَّذِين كفَروا الْحياةُ الدُّنْيا ويسخَرونَ من الَّذِين آمنُوا والَّذِين اتَّقَوا

فَوقَهم يوم الْقيامة واله يرزُق من يشَاء بِغَيرِ حسابٍ}.

10. يلبس أحسن ثيابه وقت الذهاب لحفل زفاف، أو مقابلة وظيفية، ويهتم بأدق التفاصيل ف مظهره وشله، غير أنّه يلبس

ما رث من الثياب وقت صلاة الجمعة، وغيرها من أماكن التجمع للعبادة، مع أنّه تعال يقول: (خُذُوا زِينَتَم عندَ كل مسجِدٍ).

11. يحرص عل حضور أعياد المشركين ومشاركتهم بحجج التسامح، مع أنّ فيها مما يسخط اله ما هو معروف؛ وقبالة

ذلك يسهر الليل إل قبيل الفجر ولا يقوم مع جماعة المسلمين لأداء صلاة الفجر، ومن ثم صلاة العيد معهم وحضور بهجة

العيد الإسلام وزينته.

{يمظع خُلُق َلنَّكَ لَعاو} :ذكرى المولد النبوي آية لوح زجاج فاخر ف تب علالبنك الربوي أن ي ف مدير يطلب  .12

وينس قوله تعال: {وأحل اله البيع وحرم الربا}، فتبرز الأخلاق التجارية الرأسمالية ف تسويق ما يريد من أمور الدين،

وتناس أشياء اخر، فهو بزعم حبه للنب صلّ اله عليه وسلّم يتب هذه اللوحة، وإن قيل له: إنّك ف عمل ربوي خالص؛

فدعه وابحث عن بديل وسيعوضك اله خيراً، يحدّثك عن اله الغفور الرحيم وعن دين اليسر وسماحة الإسلام، مع أنّ من

دعا للاحتفاء بمولده – كما يزعم ‐ هو من نهاه عن ذلك، فعند مسلم ف صحيحه وغيره من حديث جابر: (لعن رسول اله ‐

صل اله عليه وسلم ‐ آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه وقال: هم ف الإثم سواء).

13. يصلّ خلف الإمام الذي يقرأ قوله تعال: {الَيس اله بِاحم الْحاكمين} فيتمتم: "بل وأنا عل ذلك من الشاهدين"، فهو



حريص عل قول هذا الذكر ف صلاته اتّباعاً للسنّة، وحين تسأله: هل تؤمن بذلك حقاً وقد قطعت الميراث عن أخواتك

وحرمتهن منه؟

ترى الأجوبة الذي تفوح منها رائحة الطمع الدنيوي، وفصله مسائل الدين عن الحياة، فتراه متمساً بالقيام بشء، معرضاً

تمام الإعراض عن تطبيق ما هو فرض!

14. يترك الصلاة باللية، ويذهب بالقرب من بوابة المسجد وقت صلاة الجنازة عل قريبه أو صديقه الميت، ويهتم بموعد

ذلك، وحين يخرج المصلون من المسجد يشيع معهم الجنازة، ويرفع صوته إل المقبرة، وبل حماس يردد: لا إله إلا اله

والميت حبيب اله، وبعيداً عن كون ذلك غير مشروعاً، غير أنّ المرء يعجب من حرصه عل مجاملات دنيوية حتّ لا يعتب

.نّه لا يتعظ من الموت فيذهب يصلعليه الناس أو لصداقته للميت، ول

ما أسلفت ذكره إنما ه أعراض لأمراض من انشغل قلبه بالبحث عن التيسيرات مع تفريطات عملية ف الجوانب الفقهية

أمور دينه، ويتشدد ف اضطره الأمر لأن يتطلب التيسير ف ّقضايا الحياة الدنيوية، حت فرطة فوالشرعية؛ إزاء المبالغة الم

دنياه.

· محدّدات الإشالية:

تعتبر الإشالية ف مستوى الدوافع والرغبات النفسية ف الانتفاع من كلا الأمرين؛ تشدد ف حياته العامة، وتطلب التيسير أو

التفلت من خطاب الشرع، مع تشدد أحياناً ف فضائل دينية؛ مع تهاون ف فرائضه، وهذا ينبع عن عدّة أمور:

:1. الهوى والتشه

فيأخذ ما يروق له ف دينه، ويتشدد ف دنياه اتباعاً لرغباته.

ته، وقد أخرج الإمام أحمد فصلح نييعلم ما يدور بقلبه، وما منشأه ومنزعه؛ فإن كان من قبيل الهوى؛ فعليه أن ي وكل

المسند وأبو داود ف سننه بسند حسن أنّه عليه الصلاة والسلام قال: (وإنه سيخرج من أمت أقوام تتجارى – تتسابق ‐ بهم

تلك الأهواء كما يتجارى اللَب بصاحبه لا يبق منه عرق ولا مفصل إلا دخله).

يقول العلامة الشاطب ف كتابه الاعتصام: "وذلك أن معن هذه الرواية أنه عليه الصلاة والسلام أخبر بما سيون ف أمته

من هذه الأهواء الت افترقوا فيها إل تلك الفرق، وأنه يون فيهم أقوام تداخل تلك الأهواء قلوبهم حت لا يمن ف العادة

انفصالها عنها وتوبتهم منها، عل حد ما يداخل داء اللب جسم صاحبه فلا يبق من ذلك الجسم جزء من أجزائه ولا مفصل

ولا غيرهما إلا دخله ذلك الداء، وهو جريان لا يقبل العلاج ولا ينفع فيه الدواء، فذلك صاحب الهوى إذا دخل قلبه، وأشرب

حبه، لا تعمل فيه الموعظة ولا يقبل البرهان، ولا يترث بمن خالفه"[2].

2. الفهم الخاط للدين، وللنصوص الشرعية:

ليحاول البحث عن الرخص والحثاً وتمركزاً حول الانتفاع الدنيوي؛ ويتشب ثيرة؛ فيزداديرى صعوبة الحياة وتعقيداتها ال

ظاناً أنّ هذه الجوانب من الدين؛ أو مما أباحها علماء الدين؛ وقد يخف عليه أنّ الرخص منها المنصوص عليه شرعاً، ومنها

المستنبط من قبل أهل العلم عل وجهه الصحيح، ومنها ما يعدّ زلّة من العالم الذي أفت بها، فيخلط هذه الرخص بعضها

بعض، ويحاول أن يفهم الدين عل طريقته الت يختارها، ويفهم النصوص عل وجه مغلوط.

وقد ذكر الشاطب رحمه اله بعض المفاهيم الخاطئة، ومن ذلك قوله: "ومن أرباب اللام من ادع جواز ناح الرجل منا

تسع نسوة حرائر، مستدلا عل ذلك بقوله تعال: {فَانحواْ ما طَاب لَم من النّساء مثْنَ وثُلاث ورباعَ}، ولا يقول مثل هذا من

فهم وضع العرب ف مثن وثلاث ورباع، ومنهم من يرى شحم الخنزير وجلده حلالا، لأن اله قال: {حرِمت علَيم الْميتَةُ

والْدَّم ولَحم الْخنْزِيرِ}، فلم يحرم شيئاً غير لحمه، ولفظ اللحم يتناول الشحم وغيره بخلاف العس"[3].

3. العقد النفسية:



إذ يبتل بتربية خاطئة مشوهة للدين فيها من التعقيد والتشدد والتسلط؛ فينشأ لديه دافع للتفلت من الدين وقيوده وحدوده

الشرعية؛ فبعضهم قد تون ردة فعله التحيز للفر العلمان المواجه للشريعة الإسلامية، ومنهم من يبحث عن التفلت

والتساهل عبر طُرق ملتوية ف إيجاد المخارج من الالتزام والتقيد بالانضباط الدين، ومنهم من يقوم بفعل بعض البائر،

ويظلم الناس، ويؤذيهم، ويستروح ف دنياه بما يشاء، ويشعر بوخز ضمير يعاتبه بين حين لآخر؛ فبدلا من توبة نصوح

يخلصها له، يتعلق ف جوانب دينية مستحبة فيعطيها من التأكيد أضعاف ما تستحق!

ومن هذه العقد الت يصاب بها بعضهم أن يعتقد تحريم قضايا ليست كذلك؛ ثم يضطره القول باستحلالها عبر حيل أشبه

بالتحريم مما يعتقد حرمته، فيجلب هذه الحيل لاستحلال ما حرمه عل نفسه.

وف لفتة فقيه ذات تأمل نفس ذكر الإمام ابن تيمية أنّه تأمل أغلب ما أوقع الناس ف الحيل فوجده من شيئين أحدهما:

"مبالغة ف التشديد لما اعتقدوه من تحريم الشارع، فاضطرهم هذا الاعتقاد إل الاستحلال بالحيل، وهذا من خطأ الاجتهاد،

وإلا فمن اتق اله وأخذ ما أحل له، وأدى ما أوجب عليه، فإن اله لا يحوجه إل الحيل المبتدعة أبداً"[4].

وعليه فهذه العقد النفسية الت تُسبب أشواكاً ف التفير، تتطور مآلاتها لما هو أبعد من ذلك ويخش عل صاحبها المروق

من الإسلام؛ وتحليل ذلك من شقّين:

أ. تون مآلات الإفراط؛ مزيداً من التشدد فيه والتنطع حتّ يخرج صاحبه من الدين، فقد قال صل اله عليه وسلم : "فإنه

سيون شيعة يتعمقون ف الدين حت يخرجوا منه" أخرجه أحمد بسند حسن.

ب. تون مآلات الإفراط، مزيداً من الترخُّص والتسيب حت يصل به الحال للتفلت والانحلال؛ فقد زعم أقوام أنّ أكل الحلال

متعذّر ف عصورهم؛ فأعقبهم إباحيةً، ويفسره الإمام ابن تيمية بقوله: "لأنهم ظنوا مثل هذا الظن الفاسد؛ وهو أن الحرام قد

طبق الأرض، ورأوا أنه لا بد للإنسان من الطعام والسوة، فصاروا يتناولون ذلك من حيث أمن، فلينظر العاقل عاقبة ذلك

الورع الفاسد كيف أورث الانحلال عن دين الإسلام"[5].

4. ضغوط الواقع:

فيتهاون بعض الناس بقضايا شرعية ويتشبث بأخرى لأسباب خشية من تأثيرات سلبية تعود عليه؛ فهو يرى أنّ الالتزام

بالهيئة الإسلامية العامة؛ قد تودي به لفقدان وظيفة وعمل، أو يخش من تهم بعض الناس به، فيتفلّت تفلتاً شديداً من

واجبات دينية؛ ك لا يتّهم ويون ف مأمن القيل والقال.

5. الشعور بالسعادة وإرضاء الذات:

حيث يتخير ما يريد من قضايا الدين، ويأخذ منه ما يشاء بطريقة التشه والبحث عن اللذّة والمتعة الشخصية الدنيوية

والتطلع لصعوباتها طمعاً ف المزيد من علاوات ومناصب وأموال وجاه، مع الابتعاد عن التاليف الدينية الت يوجد فيها

نوع من المشقة، وما علم أنّ المبالغة ف الدنيا لا يشعر المرء بالسعادة؛ فالسعادة للروح قبل أن تون للجسد، وقد أت الدين

ف الأصل لعمران الروح لتسعد، وما كان الدين عامل شقاء بل عامل ارتقاء للنفس البشرية، فاله تعال يقول: {ما أنزلنا

.{عليك القرآن لتشق

6. الاستهانة بحرمات اله وحدوده وشعائره:

وتجد الفارق الرئيس بين ضعف تعظيم طاعة اله وطاعة رسوله، مع الالتزام الحرف بالقوانين والعادات والأعراف والتدقيق

فيها وجلب الشُّراح لها؛ لنّه يجد أنّه الشخص المناسب ليقرأ كلام اله ويشرح مراد اله منه دون حاجة لشروحات العلماء.

7. الفر الرغبوي للتعامل المصلح مع الدين[6]:

ون وسيلة المنفعة استدرار ما ففهو يتعامل مع قضايا الشريعة عبر مصلحته الشخصية كما يتعامل مع مصالح الدنيا؛ فت

الدين من تعزيز لمزاجه وقناعاته أكثر من كونه دين فيه التزام وتاليف، ومن هنا ينشأ معن التقعر الدنيوي ف التلٌّف بما



يطيقه وبما يؤثّر عل نفسه وقُدراته؛ ابتغاء ما يريده من طبيعة الحياة الدنيا، فهو مع متطلبات الدين ف تهرب وف متطلبات

الدنيا ف تطلُّع دائم!

8. الورع البارد:

وه نقطة ف غاية الأهمية، فمن يقتل دون وجه حق، ويثر من الظلم، ويسأل عن بعض دقائق المسائل وصغارها، وقد فرط

ف العظائم؛ فهو مستخف بحرمات اله، وبرهانه: أنّه يسأل عما لا وجه للسؤال عنه، بل عما هو مسوت عنه، أو أنّه من

المنهيات الت لم تصل درجتها إل درجة ما سأل عنه، وقد فرط فيما هو واجب أو فرض، ومن يقرأ قوله تعال ف سياق

مالْقَو زِينَة نزَاراً مولْنَا امنَّا حَلنَا وْلدَكَ بِمعوخْلَفْنَا ما اذكره لليهود حين عبدوا العجل بعد ما تجاوزوا البحر، وقالوا: {م

فَقَذَفْنَاها فَذَلكَ الْقَ السامرِي} يجد أنّ الإمام ابن كثير رحمه اله قال: "حاصل ما اعتذر به هؤلاء الجهلة أنهم تورعوا عن

زينة القبط، فألقوها عنهم، وعبدوا العجل، فتورعوا عن الحقير، وفعلوا الأمر البير" [7].

وهذا عين ما فعله المشركون عل عهد النب صل اله عليه وسلم، حين أخبر اله عن سؤالهم فقال: {يسالُونَكَ عن الشَّهرِ

ربكتْنَةُ االْفو هنْدَ الع ربكا نْهم هلها اجخْراو امرجِدِ الْحسالْمو بِه فْركو هال بِيلس ندٌّ عصو بِيرك يهف تَالق قُل يهتَالٍ فق امرالْح

من الْقَتْل }، والحال أنّهم يتورعون عن القتال ف الأشهر الحرم، وقد سفوا الدم الحرام وفتنوا المؤمنين عن دينهم.

لها اي) :قُولي ،رمع نب هدِ البع نب مالس تعمه عن فضيل بن غزوان قال: سويشهد لمثله ما رواه الإمام مسلم رحمه ال

نْتك) :قَال ،منُع ِبا ناب نصحيح البخاري ع ما جاء ف يشير بذلك إل (ةبِيرْلل مبكراو ،ةيرغالص نع مَلاسا ااقِ! مرالْع

نع لُناسذَا، يه َلوا اانْظُر :اقِ. قَالرالع لها نم :؟ فَقَالنْتا نمم :وضِ – فَقَالعالب مد نع لجر لَهاسو ‐ رمع نب ًداشَاه

.(لَّمسو هلَيع هال َّلص ِالنَّب نقَدْ قَتَلُوا ابوضِ، وعالب مد

وإنّك لواجدٌ ف هذا الصدد تبريرات غريبة، منها ما ذكره ابن الجوزي رحمه اله ف تلبيس إبليس: "وقَدْ تسم قوم من

الصوفية بالملامتية، فاقتحموا الذنوب، فقالوا: مقصودنا أن نسقط من أعين الناس، فنسلم من آفات الجاه والمرائين. وهؤلاء

مثلهم كمثل رجل زن بامرأة فأحبلها، فَقيل لَه: لم تعزل! فَقَال: بلغن أن العزل مروه. فَقيل لَه: وما بلغك أن الزنا حرام"[8].

فم من شخصٍ يدقّق ف قضايا بشل عميق لدرجة المثالية، غير أنّ الواقع يشفه بسرعة وقت العمل، وف هذا يقول مالك

بن دينار: "تلق الرجل وما يلحن حرفاً، وعمله كله لحن!"[9].

· مسيس الحاجة للتوازن ف تصور طبيعة الدين والدنيا:

المخاطرة، وتترب ة، وتؤثر السلامة علاليف الشرعيكثير من الت خص فسر والروسطها البحث عن الي ثر فة يإنّ أم

عل الرخص أكثر من العزائم، كيف يتسنّ لها نشر دينها والصدع بحقها والصبر عل الأذى ف سبيله.

فمن كان منتمياً حق الانتماء لأمة الإسلام ولدينه العظيم؛ فعليه أن يعلم أنّ هذا الدين ليس قوالب جامدة، بل فيه حيوية

وعمل، وهذا كانت حركة الإسلام عل أرض اله تنتشر بفعل المسلمين، ومع ذلك فلقد بنيت بهم دولة مسلمة ونشأت إثرها

حضارة إسلامية استفادت من حمة الشعوب السابقة، وأضافت عليها كثيراً من مجدّدات الحضارة، واختراعات أفادت

ة والصناعة، بسبب حاجة الناس فنشأ كثير من عوامل المدني دنيا الناس وواقعهم، ولم تقطعهم عنها بل ذلّلت دنياهم، حت

دينهم إل خدمته بوسائل دنيوية ابتارية.

العالمين سبيلا ه لهم عله وأحباؤه، وأنّهم اعتبروا تفضيل العوا أنّهم أبناء اليهود أنّهم اد ه علا جلب غضب المإنّ م

دينهم وكذبوا عل اجترؤوا عل ّدينهم، حت والذنوب، ورق ة؛ فاستهانوا بالمعاصللتخفف من القيود والحدود الشرعي

ربهم، فقد جاء ف التنزيل الحيم: (وقالوا لن تمسنا النار إلا أياماً معدودات وغرهم ف دينهم ما كانوا يفترون).

وإنّ أناساً يحاولون الالتفاف عل دين اله، وارتاب الحيل، والتفلت من الشرائع، بحجة أنّها أمة مرحومة، وأنّها أكثر الأمم

دخولا الجنة، وأنّها خير أمة؛ وأنّ اله خفّف عنها كثيراً من الآصار والأغلال الت كانت عل من قبلهم، مما يؤدي ببعض من



ينتسب إليها أن تون تلك الأمور تُأة للتفريط بحقوق اله ودينه، واستغلال الدين لمصالح دنيوية، والتشدد ف التشبث

بالدنيا... وف أمور الدين يبحث الواحد منهم عن كل ما يتيح له الانشغال عن دينه، ك يحلو له الحال ف دنياه، وما هو سوى

عبد للدنيا؛ فليخش أن يون ممن دخل ف قول النب صل اله عليه وسلم: (تعس عبد الدينار والدرهم والقطيفة والخميصة؛

إن أعط رض، وإن لم يعط لم يرض) أخرجه البخاري ف صحيحه.

إنّ من لطائف القرآن، أنّ لفظ "الدنيا" ورد بعددٍ يماثل لفظ "الآخرة"، ف مائة وخمس عشرة مرة، ولعلها – واله أعلم –

إشارة لما ينبغ التوازن فيه بين القضيتين؛ فالدنيا ممر للآخرة؛ وه محطّة التزود للتقوى؛ فلا يطغ شء عل شء، طالما

أنّ القصد إرضاء اله تعال، ولهذا يقول العلامة العز بن عبد السلام: "اعلم أن مصالح الآخرة لا تتم إلا بمعظم مصالح الدنيا

كالمآكل والمشارب والمناكح وكثير من المنافع"[10].

إنّ عبادة المؤمن الت يقوم بها ينبغ أن تؤثر بشل إيجاب ف طبيعة دنياه؛ فمن ذا الذي يتفق مع من يقض سحابة نهاره

ف أعمال الطاعة والبر، غير أنّه سء الخلق نزق الطبع؟!

لهذا جاء الحديث النبوي ف الحث عل التوازن ف الحياة الدينية مع الدنيوية، وإن قلّت النوافل والطاعات بعد القيام

بالفرائض فلا إشال؛ فالمعضلة ف أن يثر من الطاعة سواء كان ف تعامله مع اله أو ف صدقاته عل الفقراء، إلا أنّ

هنالك تقصيراً شديداً ف جانب آخر، قد يودي به إل الدركات والعياذ باله! ونستذكر هنا حديث أب هريرة ‐ رض اله عنه

‐ قال: قال رجل: يا رسول اله! إن فلانة تذكر من كثرة صلاتها وصيامها وصدقتها، غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها. قال:

(ه ف النار). قال: يا رسول اله! فإن فلانة تذكر قلة صيامها وصدقتها وصلاتها وإنها تصدق بالأثوار من الأقط ولا تؤذي

بلسانها جيرانها قال: (ه ف الجنة) أخرجه أحمد ف المسند، والبيهق ف (شعب الإيمان) وصححه جمع من المحدّثين.

يقول العلامة عل القاري ف مرقاة المفاتيح شرح مشاة المصابيح: ف شرحه لقوله: (ه ف النار): "أي: لارتاب النفل

المباح تركه واكتساب الأذى المحرم ف الشرع، وف نظيره كثير من الناس واقعون حت عند دخول البيت الشريف،

واستلام الركن المنيف، ومن هذا القبيل عمل الظلمة من جمع مال الحرام وصرفه ف بناء المساجد والمدارس، وإطعام

الطعام".

بق أن أقول خواتم كلم:

إنّ دين الإسلام بطبيعته يسر لا عسر فيه غير أنّ فيه جهاد ومجاهدة للنفس. وهو دين قد حث عل القصد والسداد والمقاربة،

فلا يأمر بالشدّة والمشقة، لهذا حث عل السنة واجتناب البدعة. وهو دين رفع اله فيه عن عباده الحرج، ومنع عنهم الضرر،

وكتب ف شريعته التخفيف ف التليف، وجعل التليف لا مشقة فيه. وهو دين حثّت الشريعة عل الرفق بالولوغ فيه لأنّه

متين، ونهت عن التشدد عل النفس بالأخذ بأحام الدين، فلا يشاد أحدٌ هذا الدين إلا غلبه. إنّه دين نه عن السؤال عما

ست عنه، وجعله من قبيل العفو المباح المسوت عنه. وهو دين بعث اله به نبيه بالسماحة، ووضع عنهم الآصار والأغلال.

وهو دين لا يرض العنف ويحث عل الرفق، غير أنّه يأمر بالقوة والعزيمة والجدية ف تلق أحامه ولا يوجد فيه أثقال لنّه

بحاجة لرجال يأخذونه بجدية وقوة، وهم من لا تأخذهم الدنيا من كل جانب؛ فهم: (رجال صدقوا ما عاهدوا اله عليه فمنهم

من قض نحبه ومنهم من ينتظر وما بدّلوا تبديلا) وهم: (رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر اله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة

يخافون يوماً تتقلّب فيه القلوب والأبصار) فأعمالهم الدنيوية لا تُلهيهم أو تصرفهم عن طاعة ربهم، كما: "قال بعض السلف:

الجبل يمن أن ينحت منه ولا ينحت من دين المؤمن شء"[11].

وبهذا كان الدين حنيفاً مائلا عن طريق الجور والشّطط، قويماً قاصداً طريق الاستقامة، وإذا كان الدين كذلك، فعل المرء

يشق المسلم ألا فعل ،{الدين من حرج م فما جعل علي} :ه تعالنفسه لأجلها، فلئن قال ال عل دنياه ولا يشق يغلو ف ألا

عل نفسه ف أمر دنياه فيجعل دنياه كلّها حرجاً عليه!



وإذا قال تعال: {لا إكراه ف الدين}، فعلينا ألا نُره الناس عل رأينا ونتشدد من أجله، أو نُرههم عل اتّباع منهجية دنيوية

محددة، طالما يوجد البدائل السليمة.

..الدنيا من باب أول م"، فعدم الغلو فدين الدين فيقول: "لا تغلوا ف عدم الغلو ف وإذ يحث عباده عل

واله مولانا ونعم النصير.

________________________________________

[1] مجموع الفتاوى، ابن تيمية: (28 / 208).

.(778 / 2) :[2] الاعتصام للشاطب

.(249 / 3) :[3] الموافقات للشاطب

[4] القواعد النورانية الفقهية، ص259.

[5] مجموع الفتاوى: (29/ 312)

[6] كتبت ورقة علمية سابقة نُشرت ف موقع المسلم حول: مصلحة التدين أم تدين المصلحة؟! (قراءة شرعية ف واقع كثير

من المجتمعات مع قضية التدين).

http://almoslim.net/node/155661 رابطها

7]] تفسير ابن كثير: (5 / 312)

[8] تلبيس إبليس، لابن الجوزي، ص468.

[9] اقتضاء العلم العمل، الخطيب البغدادي، ص91.

[10] قواعد الأحام للعز بن عبد السلام: (2 / 130).

[11] فيض القدير، للمناوي: (2/154).

 

مركز البيان للبحوث

المصادر:


