
تقع اعتداءات من بعض الفصائل المقاتلة ف سورية عل بعضها الآخر، وقد يترتب عل ذلك سفك للدماء، أو السؤال: 

استحواذ عل المقرات والأسلحة، وربما سوغ القتال بأنه لتنقية الصفوف من المتخاذلين عن قتال النظام، أو معاقبة

الفاسدين، أو من أجل فرض الوحدة والاندماج. فما الموقف الشرع من هذه الاعتداءات؟ وما ه الأحام الشرعية المتعلقة

بالأنفس والأموال والأسلحة الت تضررت بسببها؟ 

الجواب:

الحمدُ له ربِ العالمين، والصلاة والسلام عل المبعوث رحمةً للعالمين، وعل آله وصحبه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان

إل يوم الدين، أما بعد:

فمن المحرمات القطعية ف الشّريعة الإسلامية ما يحصل من بعض الفصائل المقاتلة من بغ وعدوان عل الفصائل

المجاهدة بسفك دمائها، وغصب أموالها تحت ذرائع متنوعة.

والواجب عند النّزاع والخصام التّحاكم إل الشّرع عبر لجانِ تحيم أو صلح يتفق عليها، كما يجب عل بقية الفصائل

السع لإصلاح ذات البين، ونصرةُ المقتتلين برد المعتدي عن عدوانه، ومعاونة المظلوم ف أخذ حقّه. وتفصيل ذلك فيما

:يل

الاعتداء والاقتتال بين الفصائل والأحام المترتبة عليه
الاتب : هيئة الشام الإسلامية

التاريخ : 22 يناير 2017 م

المشاهدات : 5107



ِبر مرا حنَّما بائر: {قُلمات والالمحر ناً أعظممبي الآخرين، قال تعال والعدوان عل جاءت الشّريعة بتحريم البغ :أولا

 ام هال َلنْ تَقُولُوا عالْطَانًا وس بِه ِلنَزي ا لَمم هوا بِالنْ تُشْرِكاو قرِ الْحبِغَي ْغالْبو ثْماو طَنا بما ونْهم را ظَهم شاحالْفَو

تَعلَمونَ} [الأعراف: 33].

قال الطّبري ف "تفسيره": "البغ: الاستطالةُ عل الناس".

ولقد عظّم الإسلام حرمةَ المسلم ف دمه وماله وعرضه، وكانت هذه وصيةَ النب صل اله عليه وسلم ف حجة الوداع، كما

ف الصحيحين من حديث أب برة رض اله عنه قال: خطبنا النّب يوم النّحر، فقال: (فإنّ دماءكم وأموالم وأعراضم

؟ قالوا: نعم، قال: اللهمم، ألا هل بلّغتتلقون رب يوم بلدكم هذا، إل شهركم هذا، ف م هذا، فيوم كحرمة ،م حرامعلي

اشهد، فليبلّغ الشّاهدُ الغائب، فرب مبلَّغ أوع من سامع، فلا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضم رقاب بعض).

وقاتل المؤمن عمدًا ملعونٌ مغضوب عليه، متوعدٌ بالعذاب الأليم ف نار الجحيم، قال تعال: {ومن يقْتُل مومنًا متَعمدًا

فَجزاوه جهنَّم خَالدًا فيها وغَضب اله علَيه ولَعنَه واعدَّ لَه عذَابا عظيما} [النساء: 93].

ورِ نَفْسٍ اا بِغَينَفْس قَتَل نم نَّها يلائرسا نب َلنَا عتَبكَ كذَل لجا نم} :أنما قتل النّاس جميعاً، قال تعالن قتل نفساً فوم

فَسادٍ ف ارضِ فَانَّما قَتَل النَّاس جميعا} [المائدة: 32]. ومن معان الآية ما جاء ف "محاسن التأويل": أنَّ "من قَتل: وجب

عل المؤمنين معاداتُه، وأنْ يونوا خصومه، كما لو قتلهم جميعا؛ لأنّ المسلمين يدٌ واحدة عل من سواهم".

وعن عبد اله بن عمر رض اله عنهما قال: قال رسول صل اله عليه وسلم: (لن يزال المؤمن ف فسحة من دينه ما لم

يصب دماً حراماً) رواه البخاري.

قال ف "مرقاة المفاتيح": "أي: المؤمن لا يزال موفّقاً للخيرات مسارعاً لها ما لم يصب دماً حراماً، فإذا أصاب ذلك أعيا

وانقطع عنه ذلك؛ لشؤم ما ارتب من الإثم" .

ويعظُم جرم هذا الاعتداء إذا كان متوجهاً إل قائد عسري، أو قاضٍ، أو طالب علم، أو من لهم ناية ف العدو والجهاد؛

فالاعتداء عل المجاهدين أو المرابطين أعظم إثماً، وأخطر جرماً، سواء كان ذلك بطريق مباشر: كإخافتهم، أو سلب

أموالهم، أو إخراجهم من مقراتهم وأماكن رباطهم، أو اعتقالهم، أو سفك دمائهم. أو طريق غير مباشرٍ: بشق صفوف

الفصائل المجاهدة، أو التّحريش بينها بهدف إضعاف قوتها والسيطرة عليها، أو الذب والافتراء والتّشويه الإعلام، وإلقاء

تهم العمالة أو الخيانة ونحوها.

فقد نه اله تعال المجاهدين أثناء جهادهم عن الاعتداء وقتال من لا يحل قتاله من الفار، كغير المقاتلين من النّساء

{تَـدِينعالْم ـبحلا ي ـهنَّ التَـدُوا الا تَعو مَلُونقَـاتي الَّذِيـن ـهال بِيـلس ـلُوا فقَـاتو} :هبـان ونحـوِهم، قـال تعـالوالأطفـال والر

[البقرة:190]، فيف بقتال المسلم؟!

ثانياً: الاعتداء عل المجاهدين أو إخافتهم أو سلب أموالهم من الحرابة وقطع الطريق، قال تعال: {انَّما جزاء الَّذِين يحارِبونَ

مكَ لَهضِ ذَلرا نا منْفَوي وفٍ اَخ نم ملُهجراو دِيهِميا تُقَطَّع ووا الَّبصي وقَتَّلُوا انْ يا اادضِ فَسرا نَ فوعسيو ولَهسرو هال

خزي ف الدُّنْيا ولَهم ف اخرة عذَاب عظيم} [المائدة: 33].

قال أبو بر السرخس ف "المبسوط": "والذّاعر الذي يخوف الناس، ويقصد أخذَ أموالهم، فان ف معن قطّاع الطّريق؛ قال

. "{... ولَهسرو هونَ الارِبحي الَّذِين اءزا جنَّما} :ه تعالال

وقال ابن عبد البر ف "الاف ف فقه أهل المدينة": "كل من قطع السبل وأخافها، وسع ف الأرض فساداً، بأخذ المال،

واستباحة الدِّماء، وهتك ما حرم اله هته من المحرمات، فهو محارب داخل تحت حم اله عز وجل ف المحاربين، الذين

يحاربون اله ورسوله، ويسعون ف الأرض فسادا، سواء كان مسلما أو كافرا، حرا أو عبدًا، وسواء وصل إل ما أراد من



أخذ الأموال والقتل، أو لم يصل".

ولا يجتمع عدوانٌ وجهاد ف سبيل اله، فمن يستحل دماء المسلمين، وبخاصة دماء المجاهدين: ليس له اسم ف ديوان

المجاهدين ف سبيل اله، فعن أب هريرة رض اله عنه قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: (من قاتل تحت راية عمية

يغضب لعصبة، أو يدعو إل عصبة، أو ينصر عصبةً، فقُتل، فقتلةٌ جاهلية، ومن خرج عل أمت، يضرب برها وفاجرها، ولا

يتحاش من مؤمنها، ولا يف لذي عهدٍ عهدَه، فليس من ولست منه) رواه مسلم .

بل إنّ أذية عامة النّاس وتضيق الطرق عليهم يذهب بالجهاد، كما جاء عن معاذ بن أنس الجهن قال: (غزوت مع نب اله

صل اله عليه وسلم غزوةَ كذا وكذا، فضيق الناس المنازل، وقطعوا الطريق، فبعث نب اله صل اله عليه وسلم منادياً

ينادي ف النّاس: أنّ من ضيق منزلا أو قطع طريقاً، فلا جهاد له) رواه أبو داود، فيف بالاعتداء عل المجاهدين؟

ثالثًا: إذا انطلقت بعض الفصائل ف اعتدائها عل الفصائل الأخرى من الاتهام بالردة، أو العمالة، أو الولاء للافرين، وأنَّ

القضاء عليها أول من القضاء عل النّظام، ولو أدى ذلك إضعاف بعض الجبهات، أو سقوط بعض المناطق ف يد النظام

المجرم؛ لما يزعمونه من خطر مشاريع هذه الفصائل عل مستقبل البلاد، فقد جمعوا إل ما سبق:

‐ الغلو ف الدّين، ومشابهة الخوارج ف تفير المسلمين، والخروج عل جماعتهم. قال القرطب ف "المفهم": "وذلك أنّهم لـما

حموا بفرِ من خرجوا عليه من المسلمين، استباحوا دماءهم"، وقال ابن عبد البر ف "الاستذكار" : " وهم قوم استحلّوا بما

تأولوا من كتاب اله عز وجل : دماء المسلمين، وكفّروهم بالذّنوب، وحملوا عليهم السيف".

وللمزيد ف هذه المسألة ينظر فتوى: هل تنظيم (الدولة الإسلامية) من الخوارج؟

‐ إعانة النّظام الافر عل المجاهدين، وتسليطه عل مناطق المسلمين وإعادة حمه وظهوره عليهم، وتمينه من أرضهم،

وتعريضهم للقتل، وانتهاك الأعراض، وضياع الثروات، وتغييرِ هوية البلاد، والرضا بذلك، وقد يصل ذلك إل موالاة الفّار

والخروج من الدّين.

رابعا: لا يبيح الاعتداء عل الفصائل الأخرى، ولا الاستيلاء عل مقراتها وأسلحتها وأموالها ما يرميه به خصومها من الفساد،

أو عدم القيام بواجب الدّفاع ضدَّ العدو دون اللجوء إل القضاء.

ولو ثبت وجود المخالفات عند بعض الفصائل: فإنّ ذلك لا يبيح الاعتداء عليها؛ لأنَّ إقامة جهاد الدفع مع من تلبس ببعض

ه لا يمنع منه وجودسبيل ال ره، لا سيما إذا ترتب عليه ضرر أكبر، مع أنَّ إقامةَ الجهاد فار منإن قدَّم علالمخالفات م

الجور أو الظُّلم، ولا وقوعُ الفسق من بعضِ الجنود، لن ينبغ الاجتهاد ف اجتناب المنرِ، والعمل عل تخفيفه وإناره، وألا

يعينَهم عل فعله قدر المستطاع.

وينظر فتوى: حم الجهاد مع الفصائل والتائب الت لديها مخالفات شرعية.

كما لا يسوغ الاعتداء عل الفصائل ادعاء أنَّ المصلحة تقتض أنْ يخضع القوي الضعيف لحمه تغلُّبا بالقوة والقهر؛ فقد

اتفق العلماء عل تحريم التغلُّب ابتداء وتجريم فاعله.

قال ابن حجر الهيتم ف "الصواعق المحرقة ": "المتغلّب فاسق معاقَب، لا يستحق ان يبشّر ولا يؤمر بالاحسانِ فيما تغلّب

عليه، بل انّما يستَحق الزجر والمقت، والإعلام بقبيح أفعاله وفساد احواله".

وقال أبو المعال الجوين ف "غياث الأمم": "فإنّ الذي ينتهض لهذا الشّأنِ لو بادره من غير بيعة وحاجة حافزة، وضرورة

مستفزة، أشعر ذلك باجترائه، وغلوِه ف استيلائه، وتشوفه إل استعلائه، وذلك يسمه بابتغاء العلوِ ف الأرض بالفساد ".

فلا يسوغ لفصيل من الفصائل أن يحاول التغلّب عل غيره ساعياً لإلغائه وإخضاعه لحمه محتجاً بالتغلّب؛ فليست

http://islamicsham.org/fatawa/1945
http://islamicsham.org/fatawa/2956


الفصائل بمنزلة الحاكم العام ف ذلك، وليس لها أحامه.

كما أنَّ ما يدّعونه من تغلُّبٍ هو ف حقيقته بغ وظلم واعتداء عل الأنفس المعصومة، والأموال المحترمة؛ وف الحديث

القدس أنّ اله تعال قال: (يا عبادي إنّ حرمت الظّلم عل نفس، وجعلتُه بينم محرماً، فلا تظالموا) رواه مسلم.

:رفع الفتنة، كما قال تعال جلن اإنّما شُرع م الشّر والفتنة بين المسلمين والمجاهدين، والقتال وهذا العدوان يفتح باب

{وقَاتلُوهم حتَّ لا تَونَ فتْنَةٌ ويونَ الدِّين له فَانِ انتَهواْ فَلا عدْوانَ الا علَ الظَّالمين} [البقرة: 193]، ولـما دعا أحدُهم سعدَ

بن أب وقاص رض اله عنه للقتال الدائر بين المسلمين فأب عليه، فقال له رجل: " ألم يقل اله {وقَاتلُوهم حت َّ تَونَ فتْنَةٌ

ويونَ الدِّين كلُّه له} فقال سعدٌ : قد قاتلنا حت لا تون فتنةٌ، وأنت وأصحابك تريدون أنْ تقاتلوا حت تون فتنةٌ" رواه

مسلم.

نم هِملَيا عكَ مولَئفَا هدَ ظُلْمعب رانْتَص نلَمو} :العدوان بمثله، كما قال تعال عليه أن يرد ا: أباح الشرع لمن اعتُديخامس

سبِيل انَّما السبِيل علَ الَّذِين يظْلمونَ النَّاس ويبغُونَ ف ارضِ بِغَيرِ الْحق اولَئكَ لَهم عذَاب اليم} [الشورى: 42]، وقال :

{وقَاتلُوا ف سبِيل اله الَّذِين يقَاتلُونَم و تَعتَدُوا انَّ اله  يحب الْمعتَدِين} [البقرة: 190].

ه، أرأيت إنْ جاء رجله عليه وسلم، فقال: يا رسول الال ه صلرسول ال إل ه عنه قال: (جاء رجلال هريرة رض وعن أب

يريد أخذَ مال؟ قال: فلا تعطه مالك، قال: أرأيت إن قاتلن؟ قال: قاتله، قال: أرأيت إن قتلن؟ قال: فأنت شهيد، قال: أرأيت

إن قتلته؟ قال: هو ف النار) رواه مسلم .

فالقتال دفاعاً عن النّفسِ والمالِ جهاد ف سبيل اله، وليس هو من قتال الفتنة الذي يون بين طائفتين من المسلمين

كلتاهما عل باطل، أو يلتبس فيه أمرهما، فلا يعلم الـمحق من الـمبطل، أو يتقاتلان لمغانم دنيوية، فالدخول ف هذا القتال

منه عنه، وقد امرنا باعتزاله وعدم المشاركة فيه بأيِ حال من الأحوال، وهو المقصود بقول النب صل اله عليه وسلم:

(إذا التق المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول ف النّار) متفق عليه.

قال الجصاص ف "أحام القرآن" تعليقاً عل هذا الحديث: "فإنّما أراد بذلك إذا قصد كل واحدٍ منهما صاحبه ظلماً عل نحو

ما يفعله أصحاب العصبية والفتنة" .

أما قتال من ظهر ظلمهم وبغيهم وعدوانهم وصيالهم عل النفس والمال، فهو قتال مشروع؛ لفِ شرهم ودفع أذاهم.

قال الطّبري: "لو كان الواجب ف كل اختلافٍ يون بين فريقين من المسلمين الهرب منه ولزوم المنازل لَما اقيم حق، ولا

ابطل باطل " نقله عنه القرطب ف تفسيره.

ف ان والسعنزع فتيل الخلاف عند وقوعه قدر الإم بقية الفصائل وأهل العلم والوجهاء أن يسعوا ف عل ا: الواجبسادس

إصلاح ذات البين، ويتأكدُ العمل عل حمل الطرفين عل التحاكم للمحاكم أو لجان الصلح والخضوع لحمها، ولا يجوز

لمن علم حال هذا الفصيل وفساده السوت عن منره والبقاء عل الحياد، بل يجب عليه الإنار بحسب الاستطاعة،

والشهادة بالحق مت طُلب منه ذلك.

قال رسول اله صل اله عليه وسلم : (انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً، فقال رجل: يا رسول اله ، أنصره إذا كان مظلوماً،

أفرأيت إذا كان ظالماً كيف أنصره؟ قال : تحجزه أو تمنعه من الظلم، فإنّ ذلك نَصره) رواه البخَارِي.

المعاص ا وقعت بنو إسرائيل فه عليه وسلم : ( لـمال ه صله عنه قال : قال رسول الال ه بن مسعود رضوعن عبد ال

َلبعضٍ ولعنهم {ع هم علبعض ه قلوببوهم، فضرب اللوهم وشارمجالسهم وواك فنهتْهم علماؤهم فلم ينتهوا، فجالَسوهم ف

لسانِ داۇد وعيس ابن مريم ذَلكَ بِما عصوا وكانُوا يعتَدُونَ} قال: فجلس رسول اله صل اله عليه وسلم، وكان متئاً فقال:



لا والذي نفس بيده حت تأطُروهم عل الحق أطراً) رواه الترمذي.

غَتنْ با فَامنَهيوا بحلصاقْتَتَلُوا فَا يننموالْم نفَتَانِ منْ طَائاو} :شرع قتاله، قال تعالأذى المعتدي إلا بقتاله في ففإن لم ين

بحي هنَّ الطُوا اقْسادْلِ وا بِالْعمنَهيوا بحلصفَا تنْ فَاءفَا هرِ الما َلا ءتَف َّتح غتَب لُوا الَّتى فَقَاتخْرا َلا عمدَاهحا

الْمقْسطين (9) انَّما الْمومنُونَ اخْوةٌ فَاصلحوا بين اخَويم واتَّقُوا اله لَعلَّم تُرحمونَ} [الحجرات: 9، 10].

قال ابن بطال ف "شرحه لصحيح البخاري": "فأما إذا ظهر البغ ف إحدى الطائفتين، لم يحل لمسلم أن يتخلف عن قتال

الباغية؛ لقوله تعال: {فَقَاتلُوا الَّت تَبغ حتَّ تَفء الَ امرِ اله}، ولو أمسكَ المسلمون عن قتالِ أهل البغ لَبطَلت فريضة

."ه تعالال

والعدوان، وسفك الدّماء، وكسب المال الحرام أن يبق ن الظلم والبغفصيله، وما هو عليه م كما أنَّه لا يجوز لمن علم حال

مع فصيله، ويقاتل ف صفوفه، ويعيش من أمواله الت اكتسبها من طريق حرام، بل عليه مفارقتُه، والانتقال إل فصيل ليس

لديه هذا البغ والعدوان.

سابعا: الواجب عل من دع إل التّحاكم لشرع اله أن يقبل به ويخضع للحم ولو لم يوافق هواه ورأيه، وإن كان خصمه

متهما بالفساد، أو الردة، ونحو ذلك؛ فإنّ القبول بحم اله تعال من علامات الإيمان، كما أنّ رفضه من علامات النفاق، قال

ف(49) ا يننذْعم هلَيتُوا ااي قالْح ملَه ننْ ياونَ (48) ورِضعم منْهم ذَا فَرِيقا منَهيب محيل هولسرو هال َلوا اعذَا داو} :تعال

قُلُوبِهِم مرض ام ارتَابوا ام يخَافُونَ انْ يحيف اله علَيهِم ورسولُه بل اولَئكَ هم الظَّالمونَ (50) انَّما كانَ قَول الْمومنين اذَا

هال خْشيو ولَهسرو هال عطي نمونَ (51) وحفْلالْم مكَ هولَئانَا وطَعانَا وعمقُولُوا سنْ يا منَهيب محيل هولسرو هال َلوا اعد

ويتَّقْه فَاولَئكَ هم الْفَائزونَ}، [النور: 52-48].

تَر لَما} :الحيل، قال تعال ه بأدنم الن حرفض التحاكم للشرع أو التحايل عليه مشابهة لليهود الذين يفرون م كما أنَّ ف

الَ الَّذِين اوتُوا نَصيبا من الْتَابِ يدْعونَ الَ كتَابِ اله ليحم بينَهم ثُم يتَولَّ فَرِيق منْهم وهم معرِضونَ} [آل عمران: 23]،

رواه وقال صل اله عليه وسلم: (قاتل اله اليهود، إن اله لـما حرم عليهم الشّحوم جملوها، ثم باعوها وأكلوا أثمانَها). 

أحمد.

ومن تعطيل حم الشرع وعدم القبول بالتّحاكم إليه: إيواء المعتدين من الفصائل الأخرى، ومنحهم الأمان، ومنع إقامة حم

اله فيهم، وقد قال صل اله عليه وسلم: (لعن اله من آوى محدثاً) رواه مسلم. قال ابن الأثير ف "النهاية ف غريب الحديث

والأثر" : "من نصر جانياً أو آواه وأجاره من خَصمه، وحال بينه وبين أنْ يقتص منه... ويون معن الإيواء فيه : الرضا

والصبر عليه "، فلا يمنع حم اله شء مهما كانت الذرائع والأسباب.

ثامنًا: ما ترتب عل هذه الاعتداءات من سفكٍ للدّماء واستيلاء عل الأموال: فيجب أداؤه والتّحلّل منه، فما كان فيه دم فيون

وفاؤه بالقصاص ممن اشترك ف قتله عمداً، قال تعال: {ولَم ف الْقصاصِ حياةٌ يا اول الْبابِ لَعلَّم تَتَّقُونَ} [البقرة:

179]، فإن عفا أولياء الدم أو بعضهم ففيه الدية، قال تعال: {فَمن عف لَه من اخيه شَء فَاتّباعٌ بِالْمعروفِ واداء الَيه بِاحسانٍ

ذَلكَ تَخْفيف من ربِم ورحمةٌ فَمن اعتَدَى بعدَ ذَلكَ فَلَه عذَاب اليم} [البقرة: 178].

فإن لم يعرف القاتل بعينه ففيه الدية عل الفصيل المعتدي: فعن ابن عباسٍ رض اله عنه رفعه إل النّب صل اله عليه

وسلّم قال: (من قَتل ف عميه أو عصبية بحجرٍ أو سوط أو عصاً فعليه عقْل الخطأ، ومن قَتل عمداً فهو قود، ومن حال بينه

وبينه فعليه لعنة اله والملائة والنّاسِ أجمعين، لا يقبل منه صرف ولا عدل) رواه أبو داود، والنسائ، وابن ماجه.

قال ابن الأثير ف "النهاية ف غريب الحديث": "والمعن أنْ يوجدَ بينهم قتيل يعم أمره ولا يتبين قاتلُه، فحمه حم قتيل



الخطأ تجب فيه الدِّية ".

أما المقرات والأموال والأسلحة المغصوبة: فالواجب ردها إل أصحابها؛ لقوله صل اله عليه وسلم: (عل اليدِ ما أخذت

حت تؤدِيه) رواه الترمذي، وقوله: (لا يأخذْ أحدُكم متاعَ أخيه جاداً ولا لاعباً، فإذا أخذ أحدُكم عصا أخيه فليردها عليه) رواه

الترمذي.

فإن كانت باقيةً عل حالها: فيردها بعينها؛ لقوله صل اله عليه وسلم: (من وجد عين ماله فهو أحق به) رواه أبو داود.

إل الغاصب أو فُقد أو هرب رد لَكَ المغصوبالموسوعة الفقهية: "فإنْ ه ها، جاء فتلف قيمتُها وقت وإن تلفت فترد

." ثلن له مأوقيمتَه إنْ لم ي ،ثلثلَه إن كان له مالمغصوب منه م

يها أو يعفو عنها صاحبيؤد ة المعتدي حتذم ف من وتغيرت الأحوال فإنّ هذه الحقوق لا تسقط، وتبقومهما طال الز

الحق، فالمحاربون إذا تابوا قبل القدرة عليهم تسقط عنهم حقوق اله تعال دون حقوق الآدميين من الدّماء وما غصبوه من

أموال.

قال ابن قدامة ف "المغن": "فإن تابوا من قبل أن يقدر عليهم سقطت عنهم حدود اله، واخذوا بحقوق الآدميين من الأنفس

والجراح والأموال إلا أنْ يعف لهم عنها، لا نعلم ف هذا خلافاً بين أهل العلم ... فعل هذا يسقط عنهم تحتّم القتل والصلب

والقطع والنّف، ويبق عليهم القصاص ف النّفس والجراح وغرامة المال والدِّية لما لا قصاص فيه".

عل ه مطّلعغوا لأنفسهم وبرروا‐ أنهم ظالمون معتدون، وأنّ الالآخرين ‐مهما سو ا: ليعلم أولئك الذين يعتدون علوختام

ما ف قلوبهم، وأنه مهما طال ظلمهم واغتروا بقوتهم فإنّ سنة اله ف الظالمين لا تتغير ولا تتبدّل مهما رفعوا من شعارات،

وزينوا خطاباتهم بالنّصوص والآيات، وأنّ عاقبة أمرهم ومشروعهم الخسران؛ فـ {انَّ اله  يصلح عمل الْمفْسدِين} [يونس:

.[81

والحمد له رب العالمين،، 

 

 

هيئة الشام الإسلامية 

المصادر:


