
يقول جورج طرابيش ف مقال عن كتاب “ما بعد ذهنية التحريم” لصادق جلال العظم، إن مما يميز العظم كاتب هو أنه لا

يتب إلا ف مواجهة خصم، وإن لم يجد خصومه عل أرض الواقع فهو يقوم باختراعهم لأجل الرد عليهم.

ولن ما يراه طرابيش استثناءا ف التابة، يبدو شائعاً ف الواقع ضمن أي صراع، اجتماع أو سياس أو ثقاف، ودوماً ما

تحتاج الدول إل “صناعة العدو” حسب عنوان كتاب بيار كونيسا ل “تقتل بضمير مرتاح”، ولن هذه الصناعة تتعدى من

الأرض” حسب فرانز فانون، وقد رأى كلاهما أنه حت المعذبين ف“ المقهورين” حسب باولو فيرايري أو إل“ القاهرين إل

عند تحصل هؤلاء المظلومين عل القوة يون العنف ضد بعضهم أسهل وأقص من العنف ضد أعدائهم الأصليين، وهو ما

أكدته الثورة السورية عبر الصراعات الدموية الت عرفتها، والتحولات الهائلة الت مر بها المجتمع والثورة السورية

والفاعلون المختلفون ف واقع الاستثناء هذا.

نشأة الثورة والجيش الحر:

لا شكّ أن الثورة السورية الت بدأت كانتفاضة شعبية من مدينة درعا 18 آذار 2011م، لم تن تحتوي ف ذاتها عل مشروع

سياس أو أيديولوجيا موحدة، وعست قيم المجتمع المحل وتضامنه وإحساسه بالحرية والرامة ضد ظلم السلطة

وتوحشها وطائفيتها، أكثر مما كانت حراكاً حزبياً أو نخبوياً يهدف لشل دولة معين.

ولن هذه الانتفاضة الشعبية والثورة العارمة الت اجتاحت مدن وبلدات سوريا ف وقت سريع رغم كلفتها الدموية الهائلة

والمتزايدة، لم تلبث أن استُدخلت ضمن ثنائيات وأيديولوجيات مختلفة، بحم طبيعة النظام نفسه بشبة علاقاته الداخلية

صناعة المؤدلج ف الثورة السورية
الاتب : أحمد أبازيد

التاريخ : 21 يونيو 2016 م

المشاهدات : 4536



والخارجية وقمعه المتوحش وبنيته الطائفية، ولطبيعة التدخلات المختلفة الت أتاحها تقويض السلطة المركزية، واتجاهات

الفاعلين الجدد ف هذا الحراك، وهشاشة البن التنظيمية والأرضية الفرية الت يفترض أن تنظّمه.

نشأ الجيش الحر منذ البداية كامتداد مسلح للمجتمعات المحلية ف مواجهة النظام، ويحمل قيم الثورة وطبائعها حيث

التدين والسمة الإسلامية بديهية وهوياتية دون أن تستخدم كمشروع سياس أو أيديولوج ، وغلب عل الجيش الحر ف كل

منطقة أن يون من أبناء المنطقة نفسها والمنشقين عن جيش النظام من مناطق أخرى، دون مشروع أيديولوج سوى

الانتماء للثورة السورية وحماية المجتمع المحل من هجوم النظام ف المدى القريب وإسقاط هذا النظام نفسه عل المدى

الأبعد، وهذه ه السمة الت تميز مفهوم الجيش الحر ومقاتليه، والذين يشلون عماد الفصائل نفسها الت تمايزت –لأسباب

أيديولوجية‐ عن مسم الجيش الحر.

خارطة الأيديولوجيا:

كان للسجناء الذين أطلقهم نظام الأسد من سجن صيدنايا خلال الأشهر الأول من الثورة السورية، دور بارز ف إدخال

الأدلجة إل الحامل الشعب للانتفاضة، خاصة مع قيادتهم مجاميع مقاتلة متفاوتة من حيث تأثرها بالأدبيات الجهادية، سواء

السلفية الجهادية أو الجهادية المعولمة أو محاولات تأسيس جهادية محلية، ولم ين التمايز عن الجسد الثوري العام والجيش

الحر خاصة مجرد مصادفة أو تبعاً لطبيعة الأمور، بقدر ما كان مقصوداً بذاته، كما يذكر حسان عبود قائد حركة أحرار

الشام الإسلامية الراحل ف مقابلة مع الجزيرة، وهو التمايز الذي اشتركت فيه التنظيمات الجهادية المختلفة والمتأثرون بها،

وكذلك فصائل سلفية محلية ليست جزءاً من القاعدة أو التيار السلف الجهادي والجهادي المعولم بقدر ما تمثل سلفية

مذهبية تقليدية ف مجتمعها المحل (مثل جيش الإسلام ف دوما).

ولعل كلمات (أبو يزن الشام) الأخيرة وهو القيادي الراحل ف حركة أحرار الشام الإسلامية تلخّص هذا الشعور بالتمايز

والتحولات النفسية والفرية الت مر بها الجهاديون المحليون من خلال اعتراف ذات بالخطأ والندم عل التأثر بأدبيات التيار

الجهادي (السلف أو المعولم):

“نعم أنا كنت سلفيا جهاديا، وحبست عل هذه التهمة ف سجون النظام، واليوم أنا أستغفر اله وأتوب إليه وأعتذر لشعبنا

أننا أدخلناكم ف معارك دونيشوتية كنتم ف غن عنها، أعتذر أننا تمايزنا عنم يوما، لأنن عندما خرجت من السجن

الفري الذي كنت فيه واختلطت بم وبقلوبم، قلت صدق رسول اله صل اله عليه وسلم وهو الصادق المصدوق عندما

قال (إذا فسد أهل الشام فلا خير فيم), أعتذر منم أعتذر، وإن شاء اله قابل الأيام خير من ماضيها لثورتنا ولإسلامنا.“

وقد كانت بعض الحركات الت تمايزت عن الجيش الحر، ه حركات جهادية وافدة فعلا من حيث قيادتها وخبراتها،

وأيديولوجية من حيث أساس تشلها والانتماء إليها، مثل جبهة النصرة ومجلس شورى المجاهدين وغيرها من التنظيمات

الجهادية الت تاثرت مع الوقت (ف الشمال السوري خاصة)، ولن بالنسبة للفصائل المحلية (مثل أحرار الشام)، فإن

أغلبية مقاتليها وكتائبها تنتم من حيث تشلها وفرها إل مفهوم الجيش الحر وطبيعة مقاتليه الت سبق توضيحها، ولن

تم استدخالهم ضمن مشروع يعلن تمايزه عن هذا المفهوم، ويرس البعد المؤدلج فيهم ضمن المعسرات والضخ النظري،

نهم لم يتمايزوا بالعموم عن مسمدعم الحراك المسلح ومحاولة إنشاء أذرع فيه، ول وقد شارك الإخوان المسلمون ف

الجيش الحر، أو حاولوا تأسيس فصائل ايديولوجية بالمعن الدقيق.

وعل هذا يمن تمييز مستويات عدة من محاولات الأدلجة ضمن الفصائل:

    المجاميع السلفية الجهادية والجهادية المعولمة (تنظيم داعش، جبهة النصرة، جند الأقص..الخ)



    الفصائل المحلية الثورية والمتأثرة بالأيديولوجيا الجهادية ومرت بأطوار مختلفة من الميل نحو أحد البعدين
الثوري والجهادي (أحرار الشام)

    الفصائل المحلية الثورية والمنتمية للفر السلف وتمايزت عن الجيش الحر مؤقتاً (جيش الإسلام)
    الفصائل المحلية الثورية المتأثرة بمدرسة الإخوان المسلمين والمذهبية التقليدية عل مستوى القيادات والمراجع
–بغض النظر عن العلاقة التنظيمية بهم‐ ولنها لم تتمايز عن مسم الجيش الحر وعلم الثورة السورية (هيئة حماية

المدنيين، الاتحاد الإسلام لأجناد الشام، فيلق الشام)
    الفصائل المحلية الثورية الت حافظت عل انتمائها للجيش الحر وعلم الثورة والت تمثل الجسد الثوري العام.

ولن هذه الأدلجة اتسمت بقدر غير قليل من الهشاشة والمرونة والتبدل، وإن كانت ذات فاعلية سريعة ف الواقع، ويختلف

‐بشل كبير‐ مستوى ترسخها لدى القواعد أو الحواضن عما هو لدى القيادات والمنظّرين، حت بالنسبة لجبهة النصرة،

تبعاً لطبيعة التدين أو انتشار تأييد الثورة أو قوة الروابط المحلية (العشائرية، المناطقية) من جهة، وتبعاً لمدى ترسيخ هذه

الأدلجة ضمن المعسرات التدريبية والضخّ النظري لدى التيار.

وتتسم خارطة الأفار ف الثورة السورية بدرجة عالية من الحركة والتحول والتداخل ف سياقات مركبة ومتبدلة:

ر، حيث الشمال السوري شهد الزخم الأعلالثورة السورية من وقت مب ن رصد “جغرافيا الأيديولوجيا” فحيث يم

للخطاب الأيديولوج ومزايداته بحم سهولة دخول المقاتلين الأجانب، إضافة للمنطقة الشرقية لخصوصية قربها من

العراق، فإن الجنوب السوري لم يشهد مثل هذا الزخم، ولا تمدد الفصائل ذات الطابع السلف أو الجهادي فيه (فيما عدا جبهة

النصرة الت تمددت لفترة ثم عادت للتقلص مؤخراً)، واستمر الجيش الحر بطابعه المحل هو الغالب عل التشيلات

المقاتلة.

وكذلك يمن رصد “زمن الأيديولوجيا” لقياس تمدد الأدلجة ف الخطاب والتنظيمات ف الثورة السورية، ف إطار التحولات

البرى والدراماتيية للواقع السوري، والمراجعات الفرية لمنظري الخطاب الجهادي، أو التراجعات عنه للمتأثرين فيه

بدرجة أقل، خاصة مع عدم رسوخ هذه الأدبيات والأيديولوجيات كعقيدة لدى فئة كبيرة من المتأثرين بها.

:صناعة العلمان

ف استدخال الثنائيات ذات الطابع الأيديولوج إل نقاشات الثوار السوريين، كثيراً ما كان يغيب طابع النقاش النظري

تسم ار التري لهذه الثنائيات والمفاهيم، لصالح توسيع إطار المصطلح والمقصودين به، سواء انطبقت الأفوالف

بالعلمانية عل العلمانية أم لا، وسواء انطبقت صفة العلمان عل الفئات المقصودة أم لا.

كان مما ساعد عل هذه التوسعة واختراع المعارك الأيديولوجية، هو عزلة التيار الجهادي وكونه أقلية بلا قاعدة شعبية، وهو

ما اضطره لتوسيع نزاعاته لتون ذات طابع إسلام عام، وهو ما ساعد عل توسعة هذه الثنائيات وهيمنة الخطاب المتشدد

وانتشاره، بحم انتشار الحماسة الدينية، ولن هذا لا يقتصر عل تنظيم القاعدة أو داعش، بل يمتدّ لمجمل من تأثر بالسلفية

الجهادية أو التيار الجهادي المعولم بين الفصائل وصناع الرأي من الثوار وذوي التوجه الإسلام بعامة، ووفّروا بتريس

هذه الانقسامات، الأرضية الموضوعية لتمدد تنظيم داعش والقاعدة.

تم اختراع ثنائية الإسلاميين والجيش الحر ف البداية رغم سمة التدين والشعارات الإسلامية العامة لدى تشيلات الجيش

الحر، وتم تغذية ذلك بحملات شيطنة تجاه الجيش الحر الذي شل أغلب القوة المقاتلة ف معظم المعارك ضد نظام الأسد،

واتهامه بالسرقات أو سوء الأخلاق، وبحملات مقابلة لتمجيد “الإسلاميين”، الذين قد يمارسون ذات التجاوزات المالية

وبشل أوسع بمسم الغنائم، عدا عن فروقات أخرى تصنعها الاستنزاف ف معارك الصد والرباط أو التفرغ للمعارك

الاقتحامية، وعل الاكتفاء بشعار إسقاط النظام أو ترسيخ شعار تطبيق الشريعة كهدف…الخ.



وتم تغذية ثنائية ما بين علم الثورة الذي يمثّل “راية عمية” أو “علم الائتلاف والعلمانيين” وما بين الراية المتوب عليها كلمة

الشهادة والت دعيت بـ “الراية النقية” و “راية التوحيد”، حيث شهدت المظاهرات الشعبية ف فترات مبرة من 2013م (وهو

عام هيمنة الخطاب الأقص) حالات عديدة من الاعتداء عل علم الثورة، شارك بها عناصرمن أحرار الشام وجبهة النصرة

وتنظيم داعش، وشهدت عزوف فئة واسعة حت من فصائل الجيش الحر عن رفع علم الثورة خوفاً من موجة المزايدات

تجاهه (جيش الإسلام أيضاً من الفصائل الت لم ترفع علم الثورة بشل رسم وما زالت، فيما عدا مشاركاته بالبيانات

السياسية المشتركة مع الفصائل الثورية باسم الجيش الحر وبخلفية علم الثورة).

وف صراع المظاهرات والفضاء الافتراض، كان يمن بسهولة رصد ظاهرة الاستقطاب المتزايد لدى المتأثرين بالأدبيات

الجهادية تجاه الرموز الثورية بشل عام، وتجاه السياسيين أو التاب أو النشطاء الذين لا ينتمون لشعارات ورموز التيار

الجهادي، حيث يحيل علم الثورة أو المناداة بدولة مدنية أو ديمقراطية أو رفع شعار الجيش الحر إل “العلمانيين”.

شهدت الثورة طغيان شعارات تطبيق الشريعة وبناء الدولة الإسلامية وإقامة الخلافة عل ،ظل هيمنة الخطاب الأقص وف

الفضاء العام وضمن خطابات الفاعلين، حت بين فئات من قادة الحراك الثوري كانوا يقدّمون خطاباً أكثر اعتدالا، كقائد

لواء التوحيد (عبد القادر الصالح) وقائد ألوية صقور الشام (أحمد عيس الشيخ) واللذان صرح كلاهما أن مشروعهما هو

ترك الاختيار للشعب ودعم وجود دولة مدنية بمرجعية إسلامية، بينما تراجع كلاهما عن هذه التصريحات حين أصبحا جزءاً

من الجبهة الإسلامية (22 تشرين الثان 2013م) والت تم كتابة ميثاقها “مشروع أمة” ف إطار الرد عل مزايدات واتهامات

تنظيم داعش، وبسقفٍ عالٍ من الشعارات والمواقف القريبة للتيار الجهادي.

لم يجد الجهاديون والمتأثرون بهم أعداء واضحين ضد مفاهيم الشريعة والإسلام بقدر ما كان هؤلاء الخصوم لا ينتمون

لأيديولوجيتهم ومشروعهم التنظيم فقط، فقاموا باختراع أعدائهم ومحاربتهم عل الواقع، وتمت صناعة العلمان عن طريق

دعاية الجهاديين لتوصيف المشروع الثوري بعامة، بينما لم ين أصحاب الأيديولوجية العلمانية موجودين أو مؤثرين بشل

كبير ف الواقع الثوري ف الداخل السوري، وكانوا أقرب للخصومة من الحراك الثوري العام، المسلح منه خاصة، والذي تم

وصفه بدوره بالعلمان أيضاً.

ولن صناعة غير الجهاديين كعلمانيين بوصفهم ومعاملتهم عل هذا الأساس، المعاملة الت وصلت إل حدود الاستئصال

أحياناً، أدت إل ردود فعل واسعة ضد شعارات التيارات الإسلامية عامة والتيار الجهادي خاصة، ويمن تتبع ردات الفعل

هذه من استعادة الخطاب الثوري هيمنته عل الفضاء العام، إل ردات فعل أقس تتمثل بحالات اعتزال الثورة أو الانتقال

لمعسرات معادية (النظام، قوات سوريا الديمقراطية)، أو إل التخل عن الدين نفسه لدى فئة من الأفراد.

:صناعة الإرهاب

نشأت أدلجة عل الطرف المقابل من الجهاديين، أو الإسلاميين بعامة، عبر وسم الحراك الثوري بالتشدد أو الإرهاب لشعاراته

وقيم الحامل البشري للحراك الثوري دون أن يحيل إل س هوية المجتمع المحلالدينية أو خروجه من الجوامع، وهو ما يع

مشروع سياس ناجز أو إل انتماء لتيار إسلام سياس أو التيار الجهادي (السلف أو المعولم)، ولن جرى تعريف

.”المتشدد باعتباره “غير العلمان

باعتباره النظام العلمان رة ضد الثورة الشعبية، وقدّم نفسه للإعلام الغربدعايته المب ذلك ف وقد عمل نظام الأسد عل

حام الأقليات ف مقابل إرهابيين، وهو ما يعس صورة ذهنية حول ربط الإرهاب بالعرب السنة ف المنطقة، وإرجاع

الإرهاب لأسباب ثقافية تتعلق بالإسلام نفسه، وه السردية الت كرسها اليمين المتطرف الصاعد أوروبياً والمحافظون



الجدد أمريياً.

وعدا عن الصورة الإعلامية، فقد عمل نظام الأسد عل تغذية ردود الفعل الأكثر عنفاً أو تشدداً تجاهه، عبر سلسلة المجازر

العلوي، وعبر سياسته الخارجية الت‐اك السنمناطق الاحت تركزت عل خلال عام 2012م، والت ذات الطابع الطائف

الميليشيات الت بحت بإشراف ودعم ومشاركة إيرانية، وه استعانت بميليشيات متعددة الجنسيات ذات طابع طائف

أصبحت الفاعل العسري الأكبر ضد الثوار السوريين مع تقلص وانهيارات الجيش الرسم، وغن عن القول إن البنية

الطائفية الأمنية لنظام الأسد من البده أن تون حاضرة لدى الحواضن الشعبية للثورة.

ولن لم يتوقف الأمر عل صف نظام الأسد وحلفائه والبروباغندا الإعلامية الت صنعها لتبرير قمعه المتوحش ضد

الحواضن الشعبية للثورة، بقدر ما امتدّ إل المعارضة السورية نفسها، والت تغذّت بهذه الانقسامات، وحاولت مؤسساتها

الرسمية الت ۇضعت لتمثيل الثورة، أن تقدّم خطاباً أكثر ليبرالية مما يسمح واقع الثورة، عدا عن الانفصام التمثيل ما بين

هذه المؤسسات وما بين الثورة عل الأرض، وهو ما قوض باستمرار إمانية وجود مرجعية سياسية وعسرية للثورة

السوريـة، وإن كـان يمـن اعتبـار هيئـة الأركـان أفضـل إنجـاز عسـري اقتـرب مـن ذلـك قبـل تقويضهـا، ثـم الهيئـة العليـا

للمفاوضات كمرجعية سياسية قائمة حت الآن، لأن كلا المرجعيتين اعتمدتا بشل رئيس عل تمثيل الفاعلين الميدانيين، لا

عل تمثيل كتل سياسية معزولة عن الميدان.

ومع اتخاذ الثورة السورية طابع الحرب، وتوسع التنظيمات “الإسلامية” خلال عام 2013م، فقد زادت مسافة الشرخ والنقد

داخــل أوســاط المعارضــة‐  تجــاه الحــراك المســلح بــالعموم، وتعميمــات وصــف التشــدد أو الســلفية أو الإرهــاب، علــ–

مجموعات ثورية محلية لا تنتم ف الحقيقة للتيار الجهادي (السلف أو المعولم).

كان هذا بالتوازي مع سياسة دول عربية وغربية وسعت من إطار تصنيفات الإرهاب لتشمل فصائل ثورية محلية أقرب

للجيش الحر مما ه لتنظيم القاعدة (المصنّف دولياً عل لائحة الإرهاب)، كما حدث بوضع أحرار الشام ولواء التوحيد

وفصائل مختلفة ‐ليس لها نشاط عسري إلا ضد نظام الأسد‐ عل لائحة الإرهاب، مع عدم تصنيف ميليشيات شيعية

متهمة بجرائم موثقة ضد الإنسانية عل تلك اللائحة، وهذا ما يؤكد ازدواجية تعريف الإرهاب، حيث يتم تصنيف الحركات

الجهادية السنية كإرهابية قبل ارتابها أفعالا يمن وصفها بذلك مقارنة بالنقيض لدى الحركات الشيعية، وسياسة الازدواجية

هذه تغذي السردية الهوياتية والطائفية والأكثر أدلجة للصراع، وتمنح مظلومية مضاعفة للتنظيمات الجهادية تستغلها هذه

التنظيمات ف الحشد والتعبئة.

لقد شجعت السياسة الدولية حول سوريا وتركيزها عل تنظيم القاعدة وداعش بدلا عن نظام الأسد، عل تضخيم صورة

الأدلجة ف الإعلام وبين الفصائل المقاتلة أكثر مما تمثل ف الواقع، وشجع عل تنام النزعات الأكثر تشدداً كردود أفعال،

وأســهم “الامتحــان” المســتمر لفصائــل الثــورة بالمساءلــة المســتمرة عــن شــل الدولــة ومواقفهــا مــن الجهــاديين، والبحــث

المستميت عن معارضة معتدلة ف صفوفها، ف تعميم وصف التشدد وكأنه الأصل، وف تعميق الشروخ فيما بين هذه القوى

الثورية، عدا عن أن سياسة دعم ميليشيات ذات أساس عنصري ومتهمة بارتاب انتهاكات ممنهجة (كالميليشيات الشيعية

ووحدات حماية الشعب) للسيطرة عل مونات مجتمعية مغايرة أو معادية لها، يبدو أشبه بترسيخ جذور الصراعات الأهلية

والنزعات المتشددة ف المنطقة.

كان مصطلح “الإرهاب” بضبابية مدلولاته وطواعيته للتوظيفات المختلفة، أحد المداخل الرئيسة لتبرير سياسات مضادة

لثورات الربيع العرب، ولترسيخ الانقسامات الهوياتية والطائفية ف المنطقة، عبر وسم الحركات الشعبية بوسم الإرهاب،



وإرغامها عل اتخاذ سياسات أكثر عنفاً أو تشدداً، بوصفها ومعاملتها عل هذا الأساس.

خاتمة:

لم تن الثورة السورية ثورة نخبوية أو أيديلوجية منذ بدايتها، وهذا الطابع “اللانخبوي” للثورة والفاعلين فيها، ولعل نسبة

“النخب” المثقفة الأقل ممن التزموا بالعمل ضمن الحراك الثوري، ساهمت أكثر ف الطابع العشوائ والاعتباط الذي

أخذته مسارات الأدلجة وصراع الأفار ضمن الفضاء العام للثورة السورية، والذي عبر غالباً عن توق هويات حول الدين

وصراع تنظيمات سياسية وعسرية، أكثر مما أخذ طابع النقاش الفري.

وقد أسهم التيار الجهادي (السلف والمعولم) الصاعد ف شق التوافق الثوري، عبر ترويج الصراعات والتصنيفات الخاصة

به ضمن واقع الثورة السورية وتنظيماتها، وهو ما انعس تأثيره عل الفضاء الثوري العام بشل أوسع من التيار الجهادي

نفسه، وهو ما بدا أشبه بصناعة العلمان لمحاربة مشروع الثورة –فصائلياً ورمزياً‐ بحجته، وهو ما أسهم بتقويض قيام

مرجعيات عسرية وسياسية ثورية، وهو ما أسس ردود فعل سلبية بشل كبير عل واقع الثورة السورية.

وقد أسهمت سياسات حرب الإرهاب، وخطاب النخبة العلمانية السورية المعارضة، بنقدها لأي توجه دين للحراك الثوري،

وتعميــم تصــنيفات التشــدد والإرهــاب علــ أي حركيــة أو فــر إسلامــ، فــ دعــم مســارات التشــدد ورواج التصــنيفات

الأيديولوجية، عدا عن تضييقها عل الفصائل الثورية واصطناع الصراعات داخلها، وإفشال الطابع التمثيل للمرجعيات

العسرية والسياسية الثورية.

ورغم الصعود السياس لنشاط الفصائل الثورية، خاصة ذات الطابع الإسلام منها (خلال 2015م)، وصعود الخطاب

الثوري من جديد، وتقلص تأثير الخطاب الجهادي ومزايداته عل هذه الفصائل وخياراتها، فإن الضغط الدول عل الثوار

السوريين، عسرياً وسياسياً، عبر توافقات كيري‐لافروف، وغياب حاضن إقليم للثوار السوريين يوازي الحاضن

الإقليم لنظام الأسد والحشد الشعب، مع تريس الطابع الطائف والهويات لخرائط المشرق العرب الجديد والت تستهدف

العرب السنة بشل رئيس، فيبدو أن جذور التشدد والأيديولوجيات القصوى ستبق قائمة ف المنطقة، عبر تريس أسبابها

دولياً.

 

 

الشرق الأوسط

المصادر:


