
مقدمة:

إن اله جل جلاله هو خالق الخلق ومدبرهم، يقض فيهم برحمته وعدله عل ما تقتضيه حمته وعلمه، وهو الحيم العليم،

اصطف سبحانه المؤمنين من عامة البشر؛ لعلمه بصلاح قلوبهم للإيمان، واستقامتها عليه، ولا يعلم ما ف القلوب إلا خالقُها

:سبحانه وتعال

(قُل انْ تُخْفُوا ما ف صدُورِكم او تُبدُوه يعلَمه اله)(آل عمران: 29).وف الآية الأخرى:

(واله يعلَم ما ف قُلُوبِم)(الأحزاب: 51). وف ثالثة:

(اولَيس اله بِاعلَم بِما ف صدُورِ العالَمين) (العنبوت: 10).

عناصر الخطبة:

1- تزكية النفس بحصر الحق بها ونفيه عن الغير من صفات بن إسرائيل.

2- النه عن تزكية النفس، ونسبة الهداية إل اله.

3- النه عن تزكية الرجل ومدحه ف وجهه.

4- ما يشرع من التزكية.

5- مزالق تزكية النفس.

6- خوف السلف من تزكية النفس.

-----------------------------

1- تزكية النفس بحصر الحق بها ونفيه عن الغير من صفات بن إسرائيل

الإيمان والصلاح والفلاح ف أمور الدين والدنيا، ما ه إلا هبات يهبها اله تعال من شاء من عباده، وواجب عل الموهوبين

شر اله تعال عل ما وهبهم، مع الحذر من الغرور بما اعطوا، وإلا كانوا كأمة بن إسرائيل حين أنعم اله تعال عليهم

بالملك والنبوة، وفضلهم عل الأمم الت قبلهم، فغرهم ذلك، وجرأهم عل اله تعال، فاستنفوا عن عبادته، وكذبوا رسله،

ــه ال ــاء ــن ابنَ ى نَحــار النَّصو ــود هــالَتِ الي ــه ســبحانه (وقَ ــوة إلا لقربهــم من ــه تعــال مــا وهبهــم الملــك والنب زاعميــن أن ال

احتقار غيرهم، والإزراء بهم ولو كانوا مؤمنين موحدين، فادعوا حصر الهداية ف (المائدة: 18) وقادهم غرورهم إل(هاوبحاو

ضلالهم وانحرافهم (وقَالُوا كونُوا هودا او نَصارى تَهتَدُوا)(البقرة: 135) وزعموا قصر الرحمة والجنة لهم دون غيرهم ولو

كان غيرهم أكثر صلاحا وتق منهم (وقَالُوا لَن يدْخُل الجنَّةَ ا من كانَ هودا او نَصارى)(البقرة: 111).

ولأجل اعتدادهم بمسلهم، وغرورهم بعملهم، وتزكيتهم لأنفسهم؛ عابهم اله تعال وذمهم، ورد زعمهم، وفضح كذبهم، وأظهر

شَاءي نم كزي هال لب مهنْفُسونَ اكزي الَّذِين َلا تَر لَمحقيقتهم، ورفع الأمة الخاتمة عليهم، وسلبهم أفضليتهم ووهبها لغيرهم (ا

و يظْلَمونَ فَتيً * انْظُر كيف يفْتَرونَ علَ اله الذِب وكفَ بِه اثْما مبِينًا)(النساء: 50-49).

2- النه عن تزكية النفس ونسبة الهداية إل اله

إن تزكية النفس بغير وجه حق خلق ذميم، ومزلق خطير، يورد صاحبه موارد بن إسرائيل، ف الاعتداد بالنفس، والغرور

فلا تزكوا أنفسم
الاتب : رابطة خطباء الشام
التاريخ : 26 نوفمبر 2015 م

المشاهدات : 10055



بالعلم والعمل، والاستناف عن قبول الحق، ونتيجة ذلك الضلال والإضلال.

فر بالإيمان، فارتدوا وتزندقوا، وانقلبوا علأعقابهم، واستبدلوا الردى بالنجاة، والضلال بالهدى، وال صوا علممن ن وكثير

دين اله تعال طعنا فيه وقدحا، ورفضا لشريعته؛ كانت بداية ضلالهم وانحرافهم تزكيتهم لنفوسهم، واعتدادهم بآرائهم،

وغرورهم بأعمالهم.

من أجل ذلك نه اله تعال العباد أن يستثروا أعمالهم الصالحة؛ فإنها مهما بلغت لا توازي نعمة واحدة من نعم اله الت لا

تحص. كيف؟! والهداية إل الحق، والتوفيق للعمل الصالح ما هو إلا من نعمة اله تعال عل عبده، فلولاه لضل الطريق

وعمل شراً ولم يعمل خيراً،

(قُل انْ ضلَلْت فَانَّما اضل علَ نَفْس وانِ اهتَدَيت فَبِما يوح الَ ربِ)(سبأ: 50).

لاــدَّقْنَا وتَص لانَا ... وتَــدَيــا اهم نْــتا لالَــو ــمــه عليــه وســلم يرفــع صــوته يــوم الخنــدق يرتجــز: (اللَّهال وكــان صــل

صلَّينَا)(البخاري/3034، ومسلم /1082).

سورة المدثر (و عليه الصلاة والسلام كما ف أوائل التوجيهات الربانية للنب ثار العمل الصالح فعن است وجاء النه

تَمنُن تَستَثر)(المدَّثر:6).

قال الحسن رحمه اله تعال ف معناها: لا تمنن بعملك عل ربك تستثره.

وما نه العباد عن استثار العمل الصالح مهما بلغ إلا لأنه سبب لتزكية النفس بلا حق، وقد نُه العباد عن تزكية نفوسهم

(فََ تُزكوا انْفُسم هو اعلَم بِمن اتَّقَ)(النَّجم: 32).

فإن كانت تزكية العبد لنفسه ف أمور الدين كان المزك لنفسه منَّانَاً بعمله عل ربه، متخلقا بأخلاق من ضلوا من أهل

التاب، الذين زعموا أنهم أبناء اله وأحباؤه، وهذا من أعظم أسباب الضلال والانحراف.

وإن كانت تزكية النفس ف أمور الدنيا فه دعاية ممجوجة لها قد تصل بصاحبها إل العجب والغرور والحسد والبر

وفساد القلب، وكل هذه من عظائم الذنوب وموبقاتها.

3- النه عن تزكية الرجل ومدحه ف وجهه:

روى مسلم عن محمد بن عمرو بن عطاء قال: سميت ابنت برة، فقالت ل زينب بنت أب سلمة: أن رسول اله صل اله

عليه وسلم نه عن هذا الاسم، وسميت برة، فقال رسول اله صل اله عليه وسلم: (لا تزكوا أنفسم، إن اله أعلم بأهل البر

رجل عل رة، عن أبيه، قال: أثنب م). فقالوا: بم نسميها؟ قال: (سموها زينب) (مسلم: 2142). وعن عبد الرحمن بن أبمن

رجل عند النب صل اله عليه وسلم فقال: (ويلَكَ قَطَعت عنُق صاحبِكَ، قَطَعت عنُق صاحبِكَ» مرارا، ثُم قَال: «من كانَ

منْم مادِحا اخَاه لا محالَةَ، فَلْيقُل احسب فُلانًا، واله حسيبه، ولا ازَك علَ اله احدًا احسبه كذَا وكذَا، انْ كانَ يعلَم ذَلكَ

منْه)(البخاري: 2662).

وعن همام بن الحارث قال: جاء رجل إل عثمان فأثن عليه ف وجهه، قال: فجعل المقداد بن الأسود يحثو ف وجهه التراب

ويقول: (أمرنا رسول اله صل اله عليه وسلم إذا لقينا المداحين أن نحثو ف وجوههم التراب)(رواه أحمد: 23826).

4- ما يشرعُ من التزكية:

ملَدِ آدِدُ ويه عليه وسلم: (أنا سال صل تزكية نفسه لدفع ضرر أو تحقيق مصلحة راجحة؛ كما قال النب وقد يحتاج العبد إل

يوم الْقيامة واول من ينْشَق عنه الْقَبر واول شَافع واول مشَفَّع)(رواه مسلم).

ولما ظن بعض الناس أنه يرخص للنب عليه الصلاة والسلام ما لا يرخص لهم أزال هذا الظن الفاسد بتزكيته لنفسه فقال:

(اما واله إن خْشَاكم له واتْقَاكم له)(رواه البخاري).

وقال يوسف عليه السلام (اجعلْن علَ خَزائن الارضِ انّ حفيظٌ عليم)(يوسف: 55) فزك نفسه بالأمانة والعلم؛ لمصلحة



راجحة وه نفع الناس، مع عدم وجود كفء مثله.

ولما خرج الخوارج عل عثمان رض اله عنه وقدحوا فيه درأ عن نفسه، وذكر محاسنه، وأخبرهم بأعماله الصالحة كتجهيز

جيش العسرة، وحفر بئر رومة وغير ذلك، وأعلمهم بشهادة النب عليه الصلاة والسلام له بالجنة.

قال الحافظ ابن حجر رحمه اله تعال تعليقا عل أحاديث إخبار عثمان رض اله عنه بذلك: (وفيها جواز تحدث الرجل

بمناقبه عند الاحتياج إل ذلك لدفع مضرة أو تحصيل منفعة وإنما يره ذلك عند المفاخرة والماثرة والعجب..).

وقال ابن مسعود رض اله عنه: (والذي لا إله غيره ما نزلت آية من كتاب اله إلا وأنا أعلم فيمن نزلت وأين نزلت، ولو أعلم

مان أحد أعلم بتاب اله من تناله المطايا لأتيته).

قال ابن القيم رحمه اله تعال: (فمن أخبر عن نفسه بمثل ذلك ليثّر به ما يحبه اله ورسوله من الخير فهو محمود، وهذا غير

ه فِربعيونهم، والأول ي ف غَرِهبمقت الناس له وص ه تعالثَّر به عند الناس ويتعظم، وهذا يجازيه المن أخبر بذلك ليت

قلوبهم وعيونهم، وإنما الأعمال بالنيات، وكذلك إذا أثن الرجل عل نفسه ليخْلُص بذلك من مظلمة وشرٍ أو ليستوف بذلك

حقا له يحتاج فيه إل التعريف بحاله أو ليقطع عنه أطماع السفلة فيه أو عند خطْبته إل من لا يعرف حاله، والأحسن ف هذا

أن يوكل من يعرِف به وبحاله؛ فإن لسان ثناء المرء عل نفسه قصير، وهو ف الغالب مذموم؛ لما يقترن به من الفخر

والتعاظم). (مفتاح دار السعادة 1/139).

فإن لم ين للعبد مصلحة راجحة ف ذكر محاسن نفسه، ولا يدفع بذلك مضرة واقعة؛ فخير له أن لا يزك نفسه، وأن لا يظهر

محاسنها، بل يجعل ذلك بينه وبين اله تعال؛ فإن اله تعال يعلم حسناته وسيئاته. وليتذكر العبد سيئاته ف نفسه، ولا

يشهرها أمام الناس؛ لئلا يون من المجاهرين؛ ولأن ذم الشخص نفسه أمام الناس مدح لها بالتواضع، فيأتيه الشيطان من

الباب الآخر فيفسد قلبه،

قال الحسن رحمه اله تعال: (ذم الرجل نفسه ف العلانية، مدح لها ف السر، ومن أظهر عيب نفسه فقد زكاها).

5- مزالق تزكية النفس:

تزكية العبدِ نفسه تؤدي به إل تعظيم ذاته، وهضم الآخرين وتَنَقُّصهم، واحتقار أعمالهم ولو كانت كبيرة،

قال محفوظٌ النيسابوري رحمه اله تعال: من أبصر محاسن نفسه ابتل بمساوي الناس، ومن أبصر عيوب نفسه سلم من

رؤية مساوي الناس.

وقد تعظم تزكية النفس عند العبد حت تتحول إل مرض خطير يعشق فيه ذاته، وهو ما يسميه علماء النفس: النرجسية، فلا

يتحدث إلا بها، ولا يرى سواها، ولا يعجب بغيرها، نسأل اله تعال العافية والسلامة

والمزك لنفسه واقع ف الذب لا محالة؛ لأنه يطلب ثناء الناس وإعجابهم، وقد لا يف عمله بجلب ثنائهم له فيزيد من عند

نفسه ما لم يعمل ليملأ عيونهم، وينال إعجابهم، فيثنوا عليه بما لم يعمل، ويخش عل من كان كذلك أن يون من أهل هذه

الآية ( تَحسبن الَّذِين يفْرحونَ بِما اتَوا ويحبونَ انْ يحمدُوا بِما لَم يفْعلُوا فََ تَحسبنَّهم بِمفَازَة من العذَابِ ولَهم عذَاب اليم)(آل

عمران:188).

ولسةً قالت: يا رارنَّ امه عنها: (اال رض اءمسعطَ، فقد كسا نفسه زوراً؛ كما روت اومن كذب بما لم يعمل، وتشبع بما لم ي

اله، انَّ ل ضرةً فَهل علَ جنَاح إن تَشَبعت من زَوجِ غير الذي يعطين فقال رسول اله صل اله عليه وسلم: الْمتَشَبِع بِما

لم يعطَ كَبِسِ ثَوب زُورٍ) (متفق عليه).

6- خوف السلف من تزكية أنفسهم:

ولقد كان السلف الصالح عليهم رحمة اله تعال أشد الناس حذرا من هذا المزلق المهلك، مع قوة إيمانهم باله تعال، وكثرة

أعمالهم الصالحة، فلا يفخرون بأفعالهم، ولا يحبون ظهورها للناس، ويلحظون نعم اله تعال عليهم، فيزرون بأنفسهم،



ويحقرون أعمالهم خوفا من العجب والرياء وحبوط العمل..

لما طُعن عمر بن الخطاب رض اله عنه؛ جعل ابن عباس رض اله عنهما يثن عليه، ويذكر له مآثره؛ ليقوي جانب الرجاء

ف نفسه، فقال عمر رض اله عنه: المغرور من غررتموه، لو أن ل ما عل ظهرها من بيضاء وصفراء لافتديت به من هول

المطَّلَع.

وقال أيضاً لما أثن عليه الناس عند احتضاره: (راغب راهب، ودِدت انّ نَجوت منْها كفَافًا، لا ل ولا علَ، لا اتَحملُها حيا

ولا ميِتًا)(البخاري: 7218)

وكان قيس بن عاصم رحمه اله تعال من أوفر الناس حلما وعقلا وسخاء، قال له أبو بر رض اله عنه: صف لنا نفسك،

فقال: أما ف الجاهلية فما هممت بملامة، ولا حمت عل تهمة، ولم ار إلا ف خيل مغيرة، أو نادي عشيرة، أو حام جريرة،

وأما ف الإسلام فقد قال اله تعال: (فََ تُزكوا انْفُسم) فاعجب أبو بر رض اله عنه بذلك.

من أعلم الناس، وكان أحفظ أهل عصره للحديث وأخبرهم بعلله، فسأله رجاء ه تعالرحمه ال وكان الإمام الدارقطن

المعدَّل: هل رأيت مثل نفسك؟ فقال: قال اله تعال: (فََ تُزكوا انْفُسم)(النَّجم: 32) قال رجاء: فألححت عليه، فقال: لم أر

أحدا جمع ما جمعت، قال أبو ذر الحافظ: قلت للحاكم: هل رأيت مثل الدارقطن؟ فقال: هو لم ير مثل نفسه فيف أنا؟.

من نظر ف أحوال كثير من الناس ف هذا العصر يجد أن تزكية النفس داء قد انتشر بينهم، وكان من أسباب انتشاره وسائل

الإعلام، الت تنقل حديث المتحدثين عن أنفسهم، وحديث من ينفخون فيهم من أتباعهم والمتملقين لهم، حت كثر الحديث

وقل العمل، وأضح أصحاب الثرثرة وباعة اللام هم سراة الناس وسادتهم، ومن كثر كلامه قل عمله، ومن قل كلامه كثر

عمله، والأعمال تتحدث عن أصحابها، ولا تحتاج إل تزوير المزورين، ولا تطبيل الإعلاميين، ولا تحفظ كتب التاريخ إلا سير

من يستحقون الحفظ من عظماء الرجال، وأفذاذ الناس

فالحذر الحذر عباد اله من تزكية النفس بلا حق، ومن الثناء عليها بلا موجب، ومن اعجب بشء من عمله فلينظر إل ذنبه

وتقصيره، ومن سرته حسنته، فلتسؤه سيئته حت يون مؤمنا.

المصادر:


