
أخلاق المؤمنين ليست أخلاقاً لوقت اليسر وفقط، لن الأخلاق أكثر ما تظهر ف أوقات الشدة والعسر، وأوقات الأزمة.

البعض تجده حسن الخلق، عفيف اللسان، حي السلوك، مادام هادئاً، ومادامت الظروف حوله ظروف راحة وسعة، فأما إن

انقلبت الظروف، فحدثت له مواقف غضب، أو شدة أو تعسير أمر أو مثاله، إذا بك تجد شخصاً آخر غير الذي عرفته بحسن

خلقه!

إذا بك تجد غضوباً شرساً، شتاماً، سباباً، مخيفاً، متعدياً، غليظاً، فاحشاً!

هذا نجده ف واقعنا كثيراً، ونعايشه كثيراً، حت إنك ليصيبك الاستغراب والاندهاش من مدى تغير تلك الشخصية!

ألهذه الدرجة لم تصل الأخلاق الإسلامية إل القلوب والنفوس، ولم تستطع أن تغير حقيقة الصفات؟!

عن عبد اله بن مسعود رض اله عنه قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: ((ليس المؤمن بالطعان، ولا اللعان، ولا

الفاحش، ولا البذيء)) الترمذي

والفاجش أي الشاتم وفاعل الفحش (ابن بطال)، والبذاء أي الفحش ف القول، وهو بذيء اللسان (النهاية).

فيف ينقلب المرء إل هذا وصف سي مستنر عل لسان النب صل اله عليه وسلم ف لحظة، لمجرد موقف، أو كلمة أو

خلاف؟!

كنا نظن أن السفهاء هم قليلو العلم سيئو الخلق، من يتصفون بتلك الخطايا، لننا فوجئنا بثير ممن نظنهم من المتعلمين

ذلك!

قال القرطب: (والبذي اللسان يسم سفيها؛ لأنَّه لا تاد تتفق البذاءة إلا ف جهال الناس، وأصحاب العقول الخفيفة)

البعض يتحجج لفحشه وبذاءته بأنه استغضب، وبأن الموقف يحتاج إل ذلك، وبأن الآخرين قد بدؤوا بالخطأ، وبأن التعامل

الهادئ ف تلك المواقف مضرة وسلبية!

ولا شك أن ظنه ظن خاطء قد يورد الناس موارد السوء، قال صل اله عليه وسلم: "وإن امرؤ شتمك، أو عيرك بشء يعلمه

لماذا تتغير أخلاقنا ف المواقف؟!
الاتب : خالد روشه

التاريخ : 18 أكتوبر 2015 م

المشاهدات : 7413



الأدب المفرد‐وصححه ف ا" البخاري فشيى ون وباله عليه وأجره لك فلا تسبنء تعلمه فيه، ودعه يِره بشفيك، فلا تعي

صحيح الجامع.

يقول القارى: "والفحش، والبذاء، مذموم كله، وليس من أخلاق المؤمنين. وقد روى مالك عن يحي بن سعيد أن عيس بن

أخاف أن أعود لسان ابن مريم: إن طريق فقال له: انفذ بسلام. فقيل له: تقول هذا لخنزير؟ فقال عيس ا فخنزير مريم لق

المنطق السوء. فينبغ لمن ألهمه اله رشده، أن يجنبه ويعود لسانه طيب القول، ويقتدي ف ذلك بالأنبياء عليهم السلام، فهم

الأسوة الحسنة" (مرقاة المفاتيح)

هناك آخرون يستعملون فظ اللمات، ومستهجنها، ومستقبحها، وحجتهم أنها مستعملة عند العرب!

يقول الماوردي: "ومما يجري مجرى فحش القول وهجره ف وجوب اجتنابه، ولزوم تنبه، ما كان شنيع البديهة، مستنر

الظاهر، وإن كان عقب التأمل سليما، وبعد الشف والروية مستقيما"

قال النووي: "قال العلماء: فينبغ أن يستعمل ف هذا وما أشبهه من العبارات الت يستحي من ذكرها بصريح اسمها،

النايات المفهمة، فين عن جماع المرأة؛ بالإفضاء، والدخول، والمعاشرة، والوقاع، ونحوها... وكذلك ين عن البول

والتغوط، بقضاء الحاجة، والذهاب إل الخلاء، ولا يصرح بالخراءة والبول ونحوهما، وكذلك ذكر العيوب؛ كالبرص، والبخر،

والصنان، وغيرها، يعبر عنها بعبارات جميلة يفهم منها الغرض، ويلحق بما ذكرناه من الأمثلة ما سواه. واعلم أنَّ هذا كلَّه إذا

لم تدع حاجة إل التصريح بصريح اسمه، فإن دعت حاجة لغرض البيان والتعليم، وخيف أن المخاطب لا يفهم المجاز، أو

يفهم غير المراد، صرِح حينئذ باسمه الصريح ليحصل الإفهام الحقيق، وعل هذا يحمل ما جاء ف الأحاديث من التصريح

بمثل هذا، فإنَّ ذلك محمول عل الحاجة كما ذكرنا، فإن تحصيل الإفهام ف هذا أول من مراعاة مجرد الأدب" الأذكار.

إن أحوج من يون لهذه الأخلاق هم الدعاة إل اله، فلا ينبغ أن تتحول أخلاقهم ف المواقف تحولا سلبياً أبداً، بل يجب أن

تظهر محاسن أخلاقهم ف المواقف مهما اشتدت، ومهما كان الخصم سيئاً.

وقال صل اله عليه وسلم: "من كان يؤمن باله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت" الصحيح، إنها إذن أخلاق أهل الإيمان،

المحددة، إما أن تقول خيراً أو لتصمت، والخير بابه واسع جداً، كما أن الصمت مفيد غاية الإفادة عند انعدام الخير

والصواب.

إن الحياء هو سيد الأخلاق عند أهل الإيمان، وخلق الإسلام هو الحياء، ولئن اتصف المرء به فسيملك عليه نفسه وسيغير

مساوئ خلقه، فيجب أن نراع ذلك مراعاة تامة ف مناهج التربية وممارستها، قال رسول اله صل اله عليه وسلم: "ما كان

الحياء ف شء قط إلا زانه، ولا كان الفحش ف شء قط إلا شانه" الترمذي

قال عبد اله بن مسعود رض اله عنه: "ألام خُلق المؤمن، الفحش"، إنها ألأم أخلاقه لأنها تجعله غير مأمون العاقبة، وغير

مأمون الجانب والسلوك.

وقال الأحنف بن قيس: "أولا أخبركم بأدوأ الداء: اللسان البذيء، والخلق الدنء"، إن هذا ف نظر الحيم الأحنف هو الداء

الذي ينبغ الاهتمام به لعلاجه.

وقال القاسم: "كلام الإنسان، بيان فضله، وترجمان عقله، فاقصره عل الجميل، واقتصر منه عل القليل، وإياك وما

يستقبح من اللام؛ فإنه ينَفّر عنك الرام، ويوثّب عليك اللئام"



 

 

المسلم

المصادر:


