
تنبع أهمية بيان وشرح معن "الواقعية" ف التشريع الإسلام بشل صحيح من عدة وجوه أهمها: إظهار الفرق الواضح بين

معن الواقعية ف التشريع الإسلام، والواقعية ف المفهوم الغرب، حت لا يختلط الأمر عل بعض الناس عند إطلاق صفة

"الواقعية"، بسبب الجهل بخصائص التشريع الإسلام، وهيمنة وشيوع المعن الغرب للفظ "الواقعية".

كما أن هذا البيان ضروري للرد عل كثير من المستشرقين وأعداء الدين، الذين يزعمون أن الشريعة الإسلامية اهتمت ببيان

العقيدة والأخلاق وبيان أثرهما ف تربية النفوس، دون أن يون لهذا التشريع صلة بواقع الحياة، ليتوصلوا من خلال هذه

المقدمة الفاسدة والزعم الباطل إل نتيجة خاطئة مفادها: أن الشريعة الإسلامية مثالية لا يمن تطبيقها عل أرض الواقع،

وغير صالحة لتنظيم وإدارة حياة الناس ف كل زمان ومان.

وقبل بيان معن "الواقعية" ف التشريع الإسلام، لا بد من بيان معن الواقعية "بالمفهوم الغرب"، والت يمن تعريفها بأنها:

مذهب فري مادي ملحد، يقتصر ف تصويره الحياة والتعبير عنها عل عالم المادة، ويرفض عالم الغيب والإيمان باله(1).

لقد عمل دعاة الواقعية من خلال هذه النظرية والفرة الشيطانية عل ربط الإنسان الغرب بغرائزه وشهواته، وتوجيه نظره

ون الواقعية فنظرا ل ،أو روح إبعاده عن كل ما هو غيب ماديته، وأمعنوا ف السماء، فزادوا بذلك ف التراب لا إل إل

الأصل كانت ردة فعل للمثالية الت تصدت لهيمنة النيسة عل العوم الطبيعية دون أن تسب المعركة.

والحقيقة أن الأسس الت قامت عليها الواقعية الغربية ه المذاهب الفلسفية المادية الت انتشرت هناك، مثل الفلسفة

الوضعية الت انتشرت ف فرنسا ف النصف الأول من القرن التاسع عشر، والت تقوم عل رفض كل ما هو غيب، وتقتصر

عل عالم المادة والحس، بالإضافة إل الفلسفة التجريبية الت تلتق مع الوضعية ف رفض الغيب.

كما يمن القول بأن الحقيقة المادية ه أساس الواقعية بالمفهوم الغرب، وأن الروح والعقل ظاهرة طارئة لها ف مذهبهم،

حت زعم أرسطو: إن المبدأ الحق ف كل الأشياء إنما هو الواقع، وإذا كان الواقع نفسه معروفا دائما بالوضوح الاف، ياد

لا يون ثمة حاجة للصعود إل علته(2).

،التشريع الإسلام الواقعية" ف" ن بيان وشرح معنيم ،الواقعية بالمفهوم الغرب وبعد هذه الخلاصة الوجيزة عن معن

والت تختلف عن الواقعية الغربية اختلافا جذريا، ولا تتفق معها ف أي شء سوى حروف كتابة كل منهما.

ماذا نعن "بالواقعية" ف الشريعة الإسلامية؟
اتب : محمد لافال

التاريخ : 1 مارس 2015 م

المشاهدات : 4674



:التشريع الإسلام الواقعية ف معن

بداية لا بد من القول بأن الشريعة بتعاليمها ليست مجرد قيم نظرية مجردة حالمة، بل ه ف أحام تراع واقع البشر

وحاجاتهم وميولهم، وتأخذ بعين الاعتبار تباين قدراتهم وملاتهم، وما قد يطرأ عل بعضهم من ظروف وأحوال غير طبيعية.

ويمن معرفة معن "الواقعية" ف الإسلام من خلال ثلاثة محاور ه الون والحياة والإنسان:

1-    أما بالنسبة لمحور الوجود: فالإسلام يعتبر الون كله بمظاهره المختلفة حيقية وواقعا، غير أنه لا يحصر الوجود

بالمظهر المادي فحسب، وإنما يؤكد وجود العالم الروح "الغيب" بل ذواته وأعيانه.

2-    وأما ف محور الحياة: فإن "الواقعية" ف الإسلام تراع أن الحياة حياتين: الدنيا والآخرة، ومن خلال هذه النظرة

"الواقعية" يسلم الإسلام من آفة إفراط طائفة بإنارها الآخرة – كالدهرية – وإسرافهم ف الأهواء والشهوات والمادية، قال

تعال: {وقَالُوا ما ه ا حياتُنَا الدُّنْيا نَموت ونَحيا وما يهلنَا ا الدَّهر وما لَهم بِذَلكَ من علْم انْ هم ا يظُنُّونَ} الجاثية/24

وآفة تفريط طائفة أخرى بإسرافها بنظرتها للحياة، من خلال رفض أي اعتبار للدنيا، واعتبارها شرا مستطيرا يجب الفرار منه

– كالنصارى‐، كما يؤكد الإسلام بنظرته "الواقعية" للحياة أن عدم وقوع الآخرة ف الحال لا ينف وجودها، ولا يمنع تحققها

ف المستقبل، قال تعال: {انَّ الساعةَ آتيةٌ اكاد اخْفيها لتُجزى كل نَفْسٍ بِما تَسع} طه/15.

3-    أما محور الإنسان: فإن واقعية الإسلام تظهر من نظرته إليه بأنه مون من جوهرين اثنين: المادة والروح، فالطين يمثل

الجانب المادي فيه، والروح تمثل الجانب المعنوي، وكل منهما له نوازع ومطالب لا بد من تلبيتها وإشباعها، حفاظا عل

ذات الإنسان ونوعه، قال تعال: {اذْ قَال ربكَ للْمَئة انّ خَالق بشَرا من طين (71) فَاذَا سويتُه ونَفَخْت فيه من روح فَقَعوا

لَه ساجِدِين} سورة ص/72-71.

والإسلام – بواقعيته الصحيحة بالنسبة للإنسان – نبه إل حقيقة هامة مفادها: أنه من المستحيل كبت نوازع جوهري الإنسان

– المادة والروح – ومصادرة مطالبهما الضرورية، بل الواجب السع إل سد هذه الحاجات بطرق شريفة، تتناسب مع

كرامة الإنسان وتميزه عن بقية المخلوقات الت تقاسمه الغرائز والشهوات(3).

وإذا انتقلنا للحديث عن خصائص "الواقعية" ف الإسلام فيمن القول بأن من أبرزها مراعاتها للفطرة الإنسانية، فالشريعة

الإسلامية بواقعيتها الت سبق ذكرها، راعت فطرة الإنسان رعاية متميزة، وتعاملت معه باعتباره ضعيف التوين والتركيب،

محدود الطاقة، فلم تلفه من العقائد إلا ما ينسجم مع حدود عقله وتصوراته، من خلال بيان حقائق لا تعقيد ف فهمها

وإدراكها، كما لم يلفه من العبادات ما يفوق وسعه وقدرته، بالإضافة للاعتراف بحاجته للطعام والشراب والناح، ناهيك

عن مراعاة ظروفه وأحواله الت قد تعتريه من مرض أو غير ذلك.

وأما ف مجال التشريع فقد تجلت "الواقعية" ف الإسلام من خلال تشريع عبادات محدودة، وشرائع معدودة، لا يعجز المرء

عن القيام بها، فالصلاة والصيام والزكاة والحج و...غيرها من العبادات داخلة تحت قدرة الإنسان وطاقته من خلال

الاستقراء، ويظهر ذلك من خلال قوله تعال: { يلّف اله نَفْسا ا ۇسعها لَها ما كسبت وعلَيها ما اكتَسبت} البقرة/286،

وقوله تعال: {فَاتَّقُوا اله ما استَطَعتُم...} التغابن/16.

وبالإضافة إل ما سبق فإن تنوع التشريع الإسلام ف شعائره وشرائعه، مراعاة واحتواء لحاجات البشر، الت تتعدد

حاجاتهم، وتتنوع مطالبهم خير معين لفهم معن "واقعيته"، كما أن مرعاة هذا التشريع فطرة الإنسان الذي سرعان ما يتسلل



إليه الملل والسآمة من الحياة، إذا كانت عل وتيرة واحدة – كما وقع للنصارى من ابتداع الرهبانية – ومراعاة ضعف

الإنسان الذي تعتريه نقائص وعيوب، وتميل به الأهواء والشهوات، من خلال تنويع تلك الشرائع مثال آخر للفهم الصحيح

للواقعية ف الشريعة الإسلامية.

:التشريع الإسلام أبرز مظاهر "الواقعية" ف

لا يمن حصر مظاهر وملامح "الواقعية" ف الشريعة الإسلامية ف هذا المقال، لأنها ف الحقيقة تحتاج إل أكثر من كتاب

ومجلد لشرحها واستقصائها، إلا أن ما لا يدرك كله لا يترك كله، فلا بأس بذكر بعض مظاهر هذه "الواقعية"، من خلال عدة

نقاط:

1-    فف مجال الحلال والحرام لم تحرم الشريعة الإسلامية شيئا يحتاج إليه الإنسان ف واقع حياته، كما لم تبح له شيئا

لندَ كع مَخُذُواْ زِينَت مآد نا بي} :أباح لعباده والطيبات فقال تعال ه التر القرآن من يحرم زينة اليضره، ومن هنا أن

مسجِدٍ وكلُواْ واشْربواْ ولا تُسرِفُواْ انَّه لا يحب الْمسرِفين، قُل من حرم زِينَةَ اله الَّت اخْرج لعبادِه والْطَّيِباتِ من الرِزْقِ}

الأعراف31-32، مع مراعاة القصد، والاعتدال فيها، وعدم الإسراف ف استعمالها.

2-    وف مجال تقدير أحوال الإنسان وظروفه المتقلبة ف هذه الحياة، تظهر "واقعية" الشريعة الإسلامية من خلال تقديرها

الضرورات ـ الت تعرض الإنسان وتضغط عليه ـ حق قدرها، فرخص الإسلام للمضطر تناول بعض المحرمات عل قدر ما

حجيتها إل تستند ف توجب الضرورة، ومن هنا جاءت القاعدة الفقهية المشهورة: "الضرورات تبيح المحظورات" والت

قول اله تعال: {انَّما حرم علَيم الْميتَةَ والدَّم ولَحم الْخنزِيرِ وما اهل بِه لغَيرِ اله فَمن اضطُر غَير باغ ولا عادٍ فَلا اثْم علَيه انَّ

اله غَفُور رحيم} البقرة/173.

3-    وف مجال الزواج والأسرة تبدو "واقعية" الشريعة الإسلام بأجل صورها، من خلال مراعاتها قوة الدافع الجنس عند

الإنسان، فاعترفت بهذه الرغبة، ولم تهملها أو تتعال عليها بدعوى التدين كما فعلت بعض الملل والنحل، إلا أنها وبنفس

شرعت لإشباع هذه الرغبة طريقة شرعية نظيفة، من خلال شرعة "الزواج" الت تحافظ عل كرامة الإنسان ونوعه، ولم تطلق

هذه الشهوة دون أي ضابط كما فعلت المادية الغربية.

والحقيقة أن حديث الثلاثة الذين سألوا عن عبادة النب صل اله عليه وسلم، وتدارك النب صل اله عليه وسلم لأخطائهم

.التشريع الإسلام الواقعية" ف" فهم حقيقة الإسلام، يعتبر النموذج الأمثل والصورة الأوضح لمعن ف

فف الحديث الصحيح انَس بن مالكٍ رض اله عنْه قُال: جاء ثََثَةُ رهط الَ بيوتِ ازْواج النَّبِ صلَّ اله علَيه وسلَّم يسالُونَ

لَه رقَدْ غُف لَّمسو هلَيع هال َّلص ِالنَّب نم ننَح نياا. فَقَالُوا: وتَقَالُّوه منَّهاوا كخْبِرا افَلَم ،لَّمسو هلَيع هال َّلص ِالنَّب ةادبع نع

ما تَقَدَّم من ذَنْبِه وما تَاخَّر. قَال احدُهم: اما انَا فَانّ اصلّ اللَّيل ابدًا. وقَال آخَر: انَا اصوم الدَّهر و افْطر. وقَال آخَر: انَا

ّنا هالا ومذَا اكذَا وك قُلْتُم الَّذِين نْتُما" :فَقَال هِملَيا لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسر اءدًا. فَجبا جوتَزا ََف اءسّالن تَزِلعا

.(4)"ّنم سفَلَي نَّتس نع بغر نفَم اءسّالن جوتَزاقُدُ وراو ّلصاو رفْطاو ومصا ّنَل لَه متْقَاكاو هل مخْشَاك

لقــد شملــت "واقعيــة" الشريعــة الإسلاميــة – بالإضافــة لمراعاتهــا فطرتــه ‐ كافــة ظــروف الإنســان، صــغره وكــبره، شبــابه

وشيخوخته، صحته ومرضه، غناه وفقره، علمه وجهله، تذكره ونسيانه، عمده وخطأه، اختياره وإكراهه...... ولم تقتصر عل

حالة واحدة يتعرض لها الإنسان، لترتب بعد ذلك لل حالة من الأحام ما يتناسب مع طبيعة الإنسان، ويتفق مع قدرته

وطاقته.



هذا باختصار شديد جزء يسير من معن "الواقعية" ف الإسلام، وهو ما يؤكد عظمة هذا الدين، وصلاحية تطبيقه ف كل زمان

ومان.

 

_________________

(1)    الموسوعة الميسرة ف الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة 2/107.

(2)    علم الأخلاق لأرسو 1/177 ترجمة أحمد لطف السيد.

(3)    انظر كتاب: واقعية التشريع الإسلام وآثارها: من ص76- 87 بتصرف.

(4)    صحيح البخاري برقم/5063.

 

 

المسلم

 

المصادر:


