
يفد بعض طلاب العلم من دول متعددة من مختلف أنحاء العالم للدراسة ف الجامعات الإسلامية ف الخليج ومصر

والسودان... وغيرها. ويدرسون الفقه ف بعض المواد عل أصول المذهب السائد ف مان الدراسة، ثم يعودون إل بلدانهم

للدعوة والتعليم والخطابة، فهل المطلوب أن يغير هؤلاء الطلاب المذهب السائد ف بلدانهم إل المذهب الذي درسوه؟!ونظير

هذا أنَّ بعض الطلبة ربما تعلم القرآن عل قراءة حفص عن عاصم مثً، فهل المطلوب أن يقرأ بها ف بلده خلاف القراءة

السائدة كقراءة ورش أو قالون أو الدوري أو غيرها؟!

وف السياق نفسه تنتشر الجمعيات الدعوية الخليجية الت تعمل ف دول متعددة حول العالم، وتؤسس المراكز والمساجد

والمعاهد العلمية الت تعن بنشر العلوم الإسلامية، فهل المطلوب منها أن تنشر مذهبا فقهيا معينًا عل حساب المذاهب

الفقهية السائدة ف تلك البلدان؟!

الحقيقة أنَّ قريبا من هذا قد يحدث من بعض الجمعيات وطلبة العلم بقصد أو بغير قصد، وليس هذا من الفقه ف شء،

فأكثر الخلاف بين المذاهب الأربعة ف المسائل الفقهية هو من الاختلاف السائغ، ولا ينبغ أن يؤدي إل خصومة ونزاع

سنة النب لمة، وهذه هبعض المسائل الفقهية للتأليف وجمع ال وتفرق، وقد كان بعض الأئمة المتبوعين يترك اجتهاده ف

صل اله عليه وسلم، فقد ترك نقض العبة وبناءها عل قواعد إبراهيم عليه الصلاة والسلام[1]، خشية أن يفهم الناس ‐

بسبب حداثة عهدهم بالشرك ‐ فهما غير صحيح، فتون المآلات غير محمودة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية عن قراءة

البسملة: «وأما التعصب لهذه المسائل ونحوها فمن شعائر الفرقة والاختلاف الذي نهينا عنها، إذ الداع لذلك هو ترجيح

الشعائر المفرقة بين الأمة، وإلا فهذه المسائل من أخف مسائل الخلاف جدًا، لولا ما يدعو إليه الشيطان من إظهار شعار

الفرقة»، ثم قال: «يستحب للرجل أن يقصد إل تأليف القلوب بترك هذه المستحبات، لأن مصلحة التأليف ف الدين أعظم

من مصلحة فعل مثل هذا، كما ترك النب صل اله عليه وسلم تغيير بناء البيت لما ف إبقائه من تأليف القلوب، وكما أنر

ابن مسعود عل عثمان إتمام الصلاة ف السفر ثم صل خلفه متما، وقال: الخلاف شر»[2].

وقد خطَّ الأئمة ف ذلك منهجا ينبغ تدارسه واقتفاؤه، ومن ذلك قول الإمام أحمد بن حنبل: «من أفت الناس ليس ينبغ أن

يحمل الناس عل مذهبه، ويشدِّد عليهم»[3]، ونحوه قول ابن قدامة المقدس: «لا ينبغ لأحد أن ينر عل غيره العمل

بمذهبه، فإنه لا إنار عل المجتهدات»[4].

الدعاة.. وتسين الثائرة!
الاتب : أحمد عبد الرحمن الصويان

التاريخ : 24 مارس 2015 م

المشاهدات : 4754



والإصرار عل غير ذلك يؤدي ف الغالب إل ثلاث مفاسد:

:المفسدة الأول

إيجاد قطيعة مع المجتمع ومؤسساته الدينية والعلمية، فيشعر الداعية أنه منفصل عن النسيج المجتمع وأعرافه السائدة.

اللباس، حيث يلبس هؤلاء الدعاة خلاف اللباس السائد ف ف وتزداد هذه القطيعة بمبالغة بعض الدعاة المحليين حت

بلدانهم، وهذا خلاف السنة[5].

المفسدة الثانية:

استقر العمل بها عند العامة يؤدي ف مسائل العبادات الت نشر الاجتهادات الفقهية المخالفة للمذهب السائد خاصة ف

توتر مع بعض العلماء وبعض المؤسسات المحلية، خاصة أنَّ الصورة الذهنية الت توجس وقلق، ثم إل بعض الأحيان إل

تشلت ف بعض وسائل الإعلام ويتداولها بعض المناوئين تعزز من هذا التوجس، وقد يصل ذلك إل مرحلة الخصومة

والنزاع، وربما أدى إل منع بعض الدعاة من الإمامة والخطابة، لأن الناس يرون أنَّ ذلك الداعية يستهدف تغيير ما تعارفوا

وتربوا عليه، ومن فقه الإمام مالك بن أنس أن أبا جعفر المنصور لما أراد أن يلزم الناس بالأخذ بموطئه، نهاه، ورأى أن رد

الناس عما اعتقدوه شديد، فلا ينبغ عسفهم عليه ومصادمتهم به، حيث قال: «يا أمير المؤمنين لا تفعل، فإن الناس قد

سبقت لهم أقاويل، وسمعوا أحاديث، ورووا روايات، وأخذ كل قوم بما سبق إليهم وعملوا به، ودانوا به من اختلاف الناس

أصحاب رسول اله صل اله عليه وسلم وغيرهم، وإنَّ ردهم عما اعتقدوه شديد، فدع الناس وما هم عليه، وما اختار كل

أهل بلد منهم لأنفسهم»[6].

وقد تنبه القاض أبو يعل الحنبل لمثل هذا، حيث «قصده فقيه ليقرأ عليه مذهب أحمد، فسأله عن بلده فأخبره، فقال: إن

أهل بلدك كلهم يقرؤون مذهب الشافع، فلماذا عدلت أنت عنه إل مذهبنا؟! فقال: إنما عدلت عن المذهب رغبة فيك أنت.

فقال له: إن هذا لا يصلح؛ فإنك إذا كنت ف بلدك عل مذهب أحمد وباق أهل البلد عل مذهب الشافع لم تجد أحدًا يعيد

معك ولا يدارسك، وكنت خليقًا أن تثير خصومة ونزاعا؛ بل كونك عل مذهب الشافع حيث أهل بلدك عل مذهبه

.[7]«أول

المفسدة الثالثة:

عندما اجتهد بعض هؤلاء الدعاة ف التنبيه عل بعض البدع والضلالات المتوارثة ف بعض المجتمعات خاصة ف توحيد

العبادة، انقدح ف ذهن بعض الخاصة وكثير من العامة أنَّ ذلك من فرائد المذهب الحنبل القادم من الخارج، وربما أسموه

بالوهابية ونحوها، فنفروا منه ولم يتقبلوا ذلك الخطاب الدعوي والعلم، ووصفوه بالتشدد، وربما استغل ذلك بعض

المغرضين للتحريض عليهم!

علاجها إذا كانت خلاف السنة، ويتلطفوا مع الناس ف أن يترفق الدعاة ف المجتمعات ينبغ والعوائد الفقهية الراسخة ف

بيان وجه الحق فيها، وما تحل الداعية بصفة أبلغ أثرا من الرفق وسعة الصدر، فذلك السبيل الأمثل لاستيعاب الناس

ملَه نتل هال نم ةمحا ره عليه وسلم بهذه الصفة فقال: {فَبِمال نبيه محمد صل ه عز وجل علوكسب قلوبهم. وقد امتن ال

ولَو كنت فَظا غَليظَ الْقَلْبِ لانفَضوا من حولكَ} [آل عمران: 159]، وكانت وصية النب صل اله عليه وسلم لزوجه الصديقة

عائشة ‐ رض اله عنها ‐ قوله: «يا عائشة! عليك بالرفق، فإن الرفق لم يك ف شء إلا زانه، ولم ينزع من شء إلا

شانه»[8].



وتقصد استفزاز المجتمع بما لم يعهده ف فروع الفقه يؤدي ف بعض الأحيان إل مقابلة ذلك بالاستيحاش ثم التعصب

والعناد، وربما استثار كوامن التحدي والإصرار، ومن اللفتات الجميلة الت نقلها الشاطب عن أب حامد الغزال قوله: «أكثر

الجهالات إنما رسخت ف قلوب العوام، بتعصب جماعة من أهل الحق، أظهروا الحق ف معرض التحدي والإدلال، ونظروا

إل ضعفاء الخصوم بعين التحقير والازدراء، فثارت من بواطنهم دواع المعاندة والمخالفة، ورسخت ف قلوبهم الاعتقادات

الباطلة، وتعذر عل العلماء المتلطفين محوها مع ظهور فسادها»، ثم علق الشاطب عل ذلك بلمة جامعة تصلح أن تون

هدفًا دعويا، فقال: «هذا ما قال، وهو الحق الذي تشهد له العوائد الجارية، فالواجب تسين الثائرة ما قدر عل ذلك، واله

أعلم»[9].

إنَّ مراعاة أحوال المخاطبين والتلطف ف التودد معهم، والحرص عل تماسك المجتمع واستقراره، من المقاصد الدعوية

المهمة الت تون سببا من أسباب النجاح والتأثير، وتوفر المناخ الملائم لنشر الدعوة، وتعزز ثقة الناس بالدعاة والخطباء،

ولعل هذا من مقتضيات قول عبداله بن مسعود ‐ رض اله عنه ‐: «ما أنت بمحدث قوما حديثًا لا تبلغه عقولهم إلا كان

لبعضهم فتنة»[10].

وحين يون عمل الدعاة عل جمع قلوب الناس عل أصول الدين ومحمات الشريعة، فإن ذلك أدع للقبول والاستقرار،

والقصور ف ترتيب الأولويات وتبليغها جعل بعض المنتسبين إل الدعوة يحملون لواء التفرقة والتنازع من حيث لا

يشعرون. وف ذلك يقول الإمام الشوكان: «إنَّ هذه الشريعة المطهرة مبنية عل جلب المصالح ودفع المفاسد، والموازنة

بين أنواع المصالح وأنواع المفاسد، وتقديم الأهم منها عل ما هو دونه، ومن لم يفهم هذا فهو لم يفهم الشريعة كما

.[11]«ينبغ

وف كل مذهب من المذاهب الأربعة المتبوعة أئمة أجلاء، وأعلام نبلاء، وفقهاء راسخون، نشروا العلم وعظموا السنة

وحفظوا جناب التوحيد، فتدريس كتبهم، ونشر فضائلهم، والثناء عليهم، وحفظ مقاديرهم؛ من المداخل اللطيفة لتعزيز الثقة

وتطمين المجتمع ومؤسساته الدينية.

وكلهم من رسول اله ملتمس

                                                    غرفًا من البحر أو رشفًا من الديم

ومن اللطائف الجميلة الت يمن الاستئناس بها ف هذا الباب، أن النب صل اله عليه وسلم عندما قال لعدّاس: «من أي

البلاد أنت؟» قال: أنا نصران من نينوى، فقال رسول اله صل اله عليه وسلم: «أمن قرية الرجل الصالح يونس بن مت؟»

قال: وما يدريك ما يونس؟ قال رسول اله صل اله عليه وسلم: «ذلك أخ، كان نبيا وأنا نب»، فأكب عداس عل يدي

ه عليه وسلم إلال صل ه عليه وسلم ورجليه يقبلهما[12]؛ فالنفوس لها إقبال وإدبار، وإشارة النبال ه صلرسول ال

منقبة كريمة من مناقب نينوى كانت مدخً إل قلب عداس ‐ رض اله عنه ‐، وهذا ما ينبغ أن يون عليه الدعاة

والمصلحون.

 

 

--------------------------------------------------



[1] أخرجه البخاري، رقم (7243). ومسلم، رقم (1333).

[2] مجموع الفتاوى (22/407). والقواعد النورانية (ص 42 ‐ 43).

[3] آداب الشافع ومناقبه للمرازي (ص 44)، وحلية الأولياء (9/96).

[4] الآداب الشرعية لابن مفلح (1/186).

[5] درج بعض الدعاة عل لبس اللباس الخليج أو الأفغان، وهذا خلاف السنة، لأنه مخالف لما يتزيا به الناس ف بلدانهم، ونقل هذا عن غير واحد من العلماء، قال

الطبري: «مراعاة زي الزمان من المروءة ما لم ين إثما، وف مخالفة الزي ضرب من الشهرة» فتح الباري (10/306)، وقال ابن عقيل الحنبل: «لا ينبغ الخروج

الحرام إذا جرت عادتهم بفعله، أو عدم المبالاة به، فتجب مخالفتهم رضوا بذلك أو سخطوا»، مطالب أول عن عادات الناس، مراعاة لهم، وتأليفًا لقلوبهم، إلا ف

.(1/279) النه

[6] الطبقات البرى لابن سعد (7/573)، وسير أعلام النبلاء (8/78).

[7] المسودة ف أصول الفقه (ص 542-541).

[8] أخرجه مسلم ف كتاب البر والصلة، رقم (2594).

.(2/230) [9] الاعتصام، للشاطب

[10] أخرجه مسلم ف مقدمة صحيحه، رقم (5).

[11] السيل الجرار (1/244).

[12] السيرة النبوية لابن هشام (1/420)، والبداية والنهاية لابن كثير (3/167)، وضعفه الألبان ف تخريجه لفقه السيرة (ص 126).

 

 

مجلة البيان العدد  333

المصادر:


