
فالنصر ليس بثرة عدَدٍ ولا عدَدٍ، وانَّما هو بيد اله الواحد القهار، الذي يخذل من يريد خذلانهم مهما بلغوا من الثرة والقوة،

وف هذا تنبيه لنا أ نعتمد عل الأسباب مهما بلغت، فما ه الا طمأنينة للقلوب وتَثْبِيتًا لها عل الخير والحق، اما النصر

.{يمزِيزِ الْحالْع هنْدِ الع نلا ما را النَّصمو} :ه، كما قال جل شأنهالذي لا معارض له فهو من عند ال الحقيق

فالنُّصرةُ : ه طلب النصر والعون. والأسباب الت يحصل بها النصر نوعان:

النوع الأول: أسباب مادية ملموسة، وهذا النوع هو المشار اليه ف قوله تعال: {واعدُّوا لَهم ما استَطَعتُم من قُوة} أي: واعدُّوا

لأعدائم كل ما تقدرون عليه من القوة العقلية والبدنية وأنواع الأسلحة والآلات ونحو ذلك مما يعين عل قتالهم.

رصهذا من ق قلوب أكثر الخلق, ويعلّقون به وحده حصول النصر والرزق, وف نَّ هذا النوع هو الذي يغلب علويلاحظ ا

النظر وضعف الإيمان وقلّة الثقة بوعد اله وكفايته ما اله به عليم.

فالنصر ليس بثرة عدَدٍ ولا عدَدٍ، وانَّما هو بيد اله الواحد القهار، الذي يخذل من يريد خذلانهم مهما بلغوا من الثرة والقوة،

وف هذا تنبيه لنا أ نعتمد عل الأسباب مهما بلغت، فما ه الا طمأنينة للقلوب وتَثْبِيتًا لها عل الخير والحق، اما النصر

.{يمزِيزِ الْحالْع هنْدِ الع نلا ما را النَّصمو} :ه، كما قال جل شأنهالذي لا معارض له فهو من عند ال الحقيق

قال قائلهم: « لَن غزوة حنين حت ثرتهم فبعضهم ب جِبعوهم خيار الخلق‐ حين ا‐ ِهه عز وجل صحابة نَبِيولهذا أدب ال

نُغْلَب اليوم عن قلَّة »، فَۇكلُوا الَ هذه اللمة، فَانت الْهزِيمة ف ابتدَاء، وفر معظم المسلمين من الميدان واشتدت عليهم

الأزمة حت ضاقت عليهم الأرض‐ عل رحبها وسعتها‐ ثم ولوا منهزمين، ا رسول اله فانَّه ثبت ولم يفر، وصمد ولم

يتخاذل، بل كان يدعو ربه بدعائه الخاشع قائلا: «اللَّهم انْت عضدِي وانْت نَصيرِي بِكَ احول وبِكَ اصول وبِكَ أقاتل ».

ينة عليهم، وأنزل جنودا من عنده يثبتونهم ويبشرونهم حته السعن الصحابة وعرفوا ضعفهم، أنزل ال بجفلما زال الْع

يبخي  ٌدعوو نْسلا ي مهةُ بالضعفاء سرالنُّص
اتب : أحمد عبد المجيد مال

التاريخ : 14 مارس 2015 م

المشاهدات : 4708



تحقق النصر.

وأما النوع الثان: فهو الأسباب المعنوية وه قوة التوكل عل اله, وكمال الثقة به وقوة التوجه إليه والطلب منه. وهذه

الأمور تقوى جدّاً من الضعفاء العاجزين الذين ألجأتهم الضرورة إل أن يعلموا حق العلم أنّ كفايتهم ورزقهم ونصرهم من

عند اله وأنّهم ف غاية العجز فتنسر بذلك قلوبهم وتتوجه إل اله ثقة فيه وطمعا ف فضله وبره ورجاء لما ف يديه

الريمتين.

فينْزِل اله لهم من نصره ورزقه ما لا يدركه القادرون، بل وييسر للقادرين بسببهم من أسباب النصر والرزق ما لم يخطر لهم

ببال، ولا دار لهم يوما ف خيال.

والسر ف ذلك انَّ له جنود السماوات والأرض، جميعها ف مله، وتحت تدبيره وقهره، وه لفرط كثرتها لا يعلم حقيقتها

وعددها و قدرتها الا هو سبحانه، فهو وحده الذي يشف عما يريد الشف عنه من أمرها، ف الوقت الذي يريد و بالطريقة

والهيئة الت يريدها، لذا فه غيب ،كما قال تعال: {وما يعلَم جنُود ربِكَ ا هو وما ه ا ذِكرى للْبشَرِ} (المدثر: 31).

وقد يعجب الإنسان حين يعلم انَّ من هذه الجنود :الضعفاء والمرض وذوي الاحتياجات الخاصة، ولولا ورود النصوص

الصحيحة ف ذلك لان الأمر محور جدل وأخذ و ردٍ، أسوق من هذه النصوص اثنين:

ف ينحالالصو فَاءعانَ بِالضتَعاس ناب: مرِ من صحيحه‐ بيالسادِ وتَاب الجِهك الأول : ما رواه الامام البخاري ف
ِالنَّب فَقَال ،ونَهد نم َلع ًفَض نَّ لَها ،نْهع هال ضقَّاصٍ رو ِبد بن اعى سار :دٍ، قَالعس نبِ بعصب ‐ عن مرالْح

."مفَائعبِض زَقُونَ اتُرونَ ورتُنْص له" :لَّمسو هلَيع هال َّلص

أراد صل اله عليه وسلم بذلك حض سعد عل التواضع ونف الزهو عل غيره وترك احتقار المسلم ف كل حالة.

والسؤال الذي قد يتبادر ال الذهن: ماه المنزلة الت أراد سعد انْ يتميز بها عن اخوانه؟

نجد الجواب شافيا و تتضح لنا الصورة كاملة حين نضم الروايات بعضها ال بعض، فف رواية الامام عبد الرزَّاقِ: قال

الحديث، وعل رون نصيبه كنصيب غيره؟ فَذَكون حامية القوم ويدفع عن أصحابه أيه: أرأيت رجلا يسعد يا رسول ال

هذا فالمراد بالفضل ‐كما يقول الحافظ ابن حجر ‐إرادة الزيادة من الغنيمة، فأعلمه صل اله عليه وسلم انَّ سهام المقاتلة

سواء، فإنْ كان القوي يترجح بفضل شجاعته فانَّ الضعيف يترجح بفضل دعائه وإخلاصه.

و الاستفهام ف الحديث للتقرير، أي ليس النصر وإدرار الرزق إلا ببركتهم، فأبرزه ف صورة الاستفهام ليدل عل مزيد

التقرير والتوبيخ.

غُونبا" :قُولي لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسر تعمس :قال ،اءدالدَّر ِبا نما رواه الامام أحمد و الترمذي ع ‐الثان
." مفَائعونَ بِضرتُنْصزَقُونَ وا تُرنَّما مَّنفَا ،مكفَاءعض

ومعن « ابغُون» أي اطْلُبوا رِضاي ف ضعفَائم، وتقربوا الَ بالتقرب إليهم وتفقد حالهم وحفظ حقوقهم والإحسان إليهم

.وبالقرب من ،بمجالست ققولا وفعلا واستنصارا بهم، فهم الأح

ومعن انَّما تنصرون وترزقون بضعفائم: أي انَّما تُمنون من الانتفاع بما أخرجنا لم وتعانون عل عدوكم ويدفع عنم

م لهم أو ببركة دعائهم، وذلك لأنهم أشد إخلاصا فم بين أظهركم، أو بسبب رعايتالبلاء والأذى بسبب وجود ضعفائ

الدعاء وأكثر خضوعا ف العبادة لجلاء قلوبهم عن التعلق بزخرف الدنيا، ومن هنا استدل بعض العلماء عل استحباب

إخراج الشيوخ والصبيان ف صلاة الاستسقاء، فالضعيف إذا رأى عجزه وعدم قوته تبرأ عن الحول والقوة بإخلاص، ورق



قلبه واستان لربه وتضرع إليه فيستجيب اله دعاءه ويحقق له رجاءه، وكم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن اله، بخلاف

القوي فإنه يظن أنه إنما يغلب الرجال بقوته، فيله اله إل نفسه عل قدر عجبه، ويون ذلك سببا للخذلان.

والمقصود بالضعفاء: من يون ضعفه ف بدنه (المرض الجسمان) أو ف نفسه (المرض الذهن والنفس) أو ف حاله

(الفقر وقلة ذات اليد)، والنصوص تشمل الأنواع الثلاثة، فانْ قيل بانَّ المقصود بالضعفاء هم من يستضعفهم الناس لفقرهم

ورثاثتهم، لأنهم هم الذين يستطيعون الدعاء والصلاة ، كما ف رواية النسائ: قال صل اله عليه وسلم: " انما ينصر اله هذه

الأمةَ بضعيفها: بدعوتهم، وصلاتهم، واخلاصهم".

يقوم عل نما منَّمالنوعين الآخرين، ليس من المريض نفسه و ا نَّ الدعاء والصلاة والاخلاص قد تتحقق ففالجواب ا

رعايته ، فم من مريض يتضرع أهله إل اله وتنسر له قلوبهم أكثر من صاحب المرض ذاته.

الجمع بين التوكل واليقين وبين الأخذ بالأسباب:

قد يظن القارئ الريم انَّ هناك تعارضا بين النصوص السابقة وبين النصوص الت تمدح المؤمن القوي وتأمره بالأخذ

بالقوة والاستعداد للأعداء، وعند التأمل نجد انَّه لا تعارض، إذ المراد انَّه مت تمن المسلم من الأخذ بأسباب القوة المادية

وتيسرت له فعليه أنْ يسارع ولا يفرط ولا يقصر.

وقد ورد الجمع بين الأمرين ف قول اله عز وجل لنبيه: {واعبدْ ربكَ حتَّ ياتيكَ الْيقين} (الحجر :99).

والمعن: استمر ف جميع الأوقات عل التقرب إل اله بأنواع العبادات البدنية والمالية والقلبية، حت يأتيك الموت، وأنت

عل ذلك، وقد امتثل أمر ربه ‐ بأب هو وأم‐ صل اله عليه وسلم ‐، فلم يزل دائبا ف العبادة بجميع أنواعها حت أتاه

كل يفِ. وفعالض نموالْم نه مال لا بحاو ،رخَي الْقَوِي نموقوله "الْم ريم بين الأمرين فال اليقين، كما جمع النب

خَير. احرِص عل ما ينْفَعكَ، واستَعن باله ولا تَعجز..."

ودنيوي، بل أمر بالجد والاجتهاد فيه والحرص عليه، نية وهمة، فعلا ل سبب دينما ينفعك» أمر ب عل رِصفقوله: « اح

وتدبيراً.

وقوله: «واستعن باله» أمر بالاعتماد التام عل اله ف جلب المصالح ودفع المضار، مع الثقة التامة ف تحقيق ذلك.

اما اذا لم يتمن المسلم من الجمع بين الأمرين‐كأن حبسه المرض ف نفسه أو غيره ‐ فعليه خفض الجناح ورقة القلب

والانسار بمشاهدة جلال الجبار.

والخلاصة انَّ قلب العبد وجوارحه ف حالة استنفار تام ف ذات اله، الجوارح تستفرغ الوسع ف الأسباب حت يحس

صاحبها من نفسه أنَّه لا مزيد، والقلب يستجلب رضا اله وعونه وثقته ورجاءه والطمع فيه، فانْ حدث وقعدت به الأسباب

فليتحرك بقلبه ال اله، فانَّ اله منجز له ما وعد، و ليس هذا فحسب بل ربما تَفَجرت ينابيع الحمة من قلبه عل لسانه.

فلنحرص عل تذكير الضعفاء وذويهم بهذه الْمنَّة، وأن يقبلوا من اله صدقته، وأ يستصغروا جهودهم، فدعاؤهم لا يقل تأثيرا

ف الأعداء عن تأثير الأسباب المادية من أسلحة وعتاد.

اللهم اصلح لنا شَانَنَا كلَّه، ولا تَلْنَا ال انْفُسنَا طَرفَةَ عين، ولا ال احدٍ من خَلْقكَ. آمين

 



موقع الشبة الإسلامية

المصادر:


