
ات الإدراك، و حالة من حالاته، وآلية من آلياته، ورتبة من مراتبه، يتفاوت فيها الناس كما يتفاوتون فة من ملالشعور مل

قدراتهم الإدراكية كافة الحسية منها والذهنية والنفسية.

وربما مما يضير الشعور وعالمه أن نصفه بأنه (إحساس) طالما أن الأحاسيس ارتبطت بعالم المدركات الحسية منها عل

اختلاف معطياتهــا الفيزيائيــة؛ ولــن قصــر (الإحســاس) علــ عــالم المــدركات الحســية الفيزيائيــة، المرئيــة والمســموعة

والمشمومة والمطعومة.... فيه ظلم غير محدود لآفاق الإحساس المطلقة غير المحدودة. ولاسيما ونحن نعايش يوميا

أحاسيسنا الروحية والنفسية الإيجاب منها والسلب المنير الشفاف منها والمعتم التيم...

الشعور الإنسان بالمتصورات والمتوقعات، بالأحداث والأشياء، بالمحسوس والمتخيل، بالأشخاص المضء منهم والتيم؛

مختلف متفاوت، فهو عند بعض الناس مرهف وحاد إل درجة أنهم لا يستطيعون استقبال وارداته، ولفظ (واردات) مقتبس

عن السادة الصوفية للدلالة عل الجرعات الشعورية الت قد تفرض نفسها عل الإنسان فتنقله من حال إل حال وربما من

حال إل مقام. فبينما يستطيع الجزار أن يذبح عشرات الخراف ف ساعة واحدة يغم عل بعض البشر لرؤية قطرة دم تسيل

من إصبع مجروح. والمثل هنا يمن أن تعممه عل كل المدركات الت تفرض نفسها عل وجود الإنسان: روحه وعقله وقلبه

ونفسه..

لقد أطلق العرب عل (الإنسان) الأكثر قدرة عل الإدراك وإعادة الصياغة ف نوع من الخلق الأدن جديد (الشاعر). ولا أحد

يستطيع أن يحدد بالضبط ماهية آليات إدراك الشاعر وإن كنا نقف معجبين بوسائل تعبيره سواء كانت كلمات أو أصواتاً أو

خطوطاً وألواناً أو صخراً يتحول تحت مطرقته وإزميله إل شل من أشال التعبير عن المرهف الذي لا ياد يبين. كل

المشتغلين عل إعادة التعبير عما استقبلوا من جماليات الوجود (شاعر)، سواء كان تعبيره عن جماليات الوجود الراضية

ولن لا يشعرون...
الاتب : زهير سالم

التاريخ : 21 فبراير 2015 م

المشاهدات : 4472



أو الساخطة، الإيجابية أو السلبية..

(الشاعر) بالمعن المتعال للوصف وحده هو الذي يشعر بالقبح الجميل، وبالجمال القبيح. هو الذي يستطيع أن يقتنص

الموت ويرى ف الضعف والحياة ف المطلق. الشاعر هو الذي يرى القوة ف المطلق من المحدود، أو أن يتبت المحدود ف

الوقت نفسه الضعف ف القوة والموت ف الحياة. الشاعر هو الذي يميز بين قسوة القلب وصلابته وبين لينه وضعفه، بين

شفافية الروح وتعاليها وبين انمحاقها وترديها. بالروح وحدها كان الإنسان خلقاً آخر فإذا تجرد منها عاد أسفل ما كان..

وحين يستغرق مشهدٌ من المشاهد بصر إنسان أو صوت من الأصوات سمعه فيشغف قلبه أو عقله أو نفسه فيغرق فيه

طرباً، حزناً أو فرحاً، ألماً أو سعادة، سخطاً أو رضاً، ويمر به آخرون وكأن ذباباً طار أمام وجوههم فقالوا له بأيديهم

(هذا...)؛ تقع المفارقة البرى بين الذين يشعرون والذين لا يشعرون، فيستجيب للمشهد الذين يشعرون أي الذين يعقلون أو

يحسون أو يبصرون أو يسمعون وحسب تعبير القرآن الريم يستجيب الأحياء الحقيقون ((انَّما يستَجِيب الَّذِين يسمعونَ

والْموتَ يبعثُهم اله)). فشبه حال الذين تتعطل أجهزة الاستقبال لديهم بالموت، الذين كان موتهم إرادياً قبل أن يون

بيولوجياً. وكما الانتحار المادي جريمة تعاقب عليها الشرائع والأديان، فإن الانتحار المعنوي، الموت الإرادي بتعطيل أدوات

الإدراك ووسائل الاستقبال جريمة أبشع وأشنع عند الذين لا يشعرون...

يقودنا هذا إل مواقفنا المختلفة مما يجري عل أهلنا ووطننا ف سورية الحبيبة، ف ظل الأحداث الت نعيش. كلام يضطرنا

إليه الاعتذار لأنفسنا من أولئك الذين (لا يشعرون). الذين لا يشعرون بفداحة الخطب، ولا بضخامة الحدث، ولا بعمق الجراح،

ولا بقيمة الوقت. دون أن نطلب عذراً من أولئك الذين تعطلت أو تلبدت لديهم ملات الشعور، وأغلقت عليهم سبله واستوى

ف أعينهم (الساق والخشبة) أو (الدم والماء)، أو نحيب الثال وعصف الريح، وباء الأطفال من رعب وجوع وبرد ومواء

القطط..

وجوههم ف ة، ويهيمون علون مع كل منتهسورية اليوم رجال يقتلون مع كل قتيل، وينزفون مع كل نازف، وينته ف

دروب كل الهائمين والهائمات، ويثلون مع كل ثاكل، ويتيتمون مع كل يتيم، ويجوعون مع كل جائع، ويقرصهم البرد مع

كل مقرور...

لا بد أن هؤلاء الذين يشعرون (يستعجلون) ويلحون ويررون وينتقدون. ومرة ثالثة لا نطلب عذراً من المتئين عل الصدور

ويضجرهم اللهاث ويزعجهم هذا الأنين.

كرر القرآن الريم بنصه الربان المتعال ف أكثر من عشرين موضعاً من آياته نف (الشعور) عن أقوام بأعيانهم نسبهم

مرات إل النفاق والغرور، ومرات إل الفر والعتو، وثالثة إل الجهل والبلادة وتعطل الملات و الأحاسيس.

وجاء نف الشعور ف القرآن الريم بمعن نف العلم أو الإحاطة ف مثل قوله تعال عن إخوة يوسف ((واوحينَا الَيه لَتُنَبِىنَّهم

بِامرِهم هذَا وهم لا يشْعرونَ)).

ومرة عن أخت موس الليم عندما كانت تتبع أثر صندوقه عل وجه النيل بعيداً عن أبصار جند فرعون : ((فَبصرت بِه عن

جنُبٍ وهم لا يشْعرونَ))، وكذا ف حديث النملة عن سليمان وجنوده: ((لا يحطمنَّم سلَيمانُ وجنُوده وهم لا يشْعرونَ)) قال

بعض المفسرين لأن النملة كانت تعلم أنه لا ينبغ لنب مثل سليمان أن يحطم النمل وواديه عن قصد وعلم ودراية وشعور.

فيف بمن يحطم أمماً من البشر و شعوباً وبلداناً!.

ثم ف كثير من آياته حذرنا القرآن الريم أن ينزل بنا أمر اله عاماً أو خاصاً بغتة ونحن (لا نشعر ) و( لا نحس ) بل نخوض

ونلعب ويظن البعض أنه يحسن صنعاً. ف أكثر من موضع يحذرهم القرآن الريم العذاب والبعث والساعة ((ان تَاتيهم بغْتَةً

وهم لا يشْعرونَ)).



ولعل السياق القرآن الأهم فيما نحن فيه من نف الشعور عن طائفة من الناس فه ف حديث القرآن الريم عن (المخادعين)

يظنون ف أنفسهم تفوقاً ف خداع الناس واستصغارهم يقول لهم القرآن الريم ((وما يخْدَعونَ الا انفُسهم وما يشْعرونَ))،

وعن المفسدين يتهمون غيرهم بالفساد يقول لهم القرآن الريم ((الا انَّهم هم الْمفْسدُونَ ولَن لا يشْعرونَ)). وعن السفهاء

يرمون وصف السفه عل غيرهم يقول القرآن الريم ((واذَا قيل لَهم آمنُواْ كما آمن النَّاس قَالُواْ انُومن كما آمن السفَهاء الا

انَّهم هم السفَهاء ولَن لا يعلَمونَ))...

 

 

مركز الشرق العرب

المصادر:


