
لا بد أن المرء ستأخذه الدهشة وهو يطالع المزاعم والأباطيل الت يرددها أعداء الإسلام والمتربصون به، والت يقصدون بها

إبعاده عن تنظيم شؤون الحياة، وعن قيادة دفة الناس ف المناح المتعددة.

ومبعث الدهشة الت أعنيها أن تلك المزاعم والأباطيل تتراوح بين نقيضين، هما: الذم والمدح؛ وكأنهم يقولون بلسان حالهم:

من لم ينفع معه الذم، قد ينفع معه المدح!

فمرة يهاجمون الإسلام بضراوة، وينرون عليه أي قدرة عل إصلاح أحوال الناس، والرق بها؛ بل يذهبون إل أنه تأليف

بشري من اختراع محمد الذي انشق عن النيسة، كما يردد ذلك غلاة المنصرين والمستشرقين[1].

ومرة يتوسطون ف ذلك ويزعمون أنه رسالة سماوية لنها رسالة روحية ينبغ أن تظل قابعة بين جدران المساجد؛

ويسيرون ف هذا الاتجاه مع ما زعمه أمثال الشيخ عل عبدالرازق ف كتابه «الإسلام وأصول الحم».. غافلين ‐ أو:

متغافلين! ‐ عن تراجعه عن هذا الرأي بعد ذلك[2].

ومرة ثالثة ييلون المدائح للإسلام ‐ عل غير عادتهم! ‐ ويصفونه بل أوصاف المال والسمو؛ غير أنهم يستدركون

قائلين ‐ كأنهم يغارون عليه ‐: إن الإسلام دين مقدس، لن يضره إقحامه[3] ف السياسة، وه الت لا تعرف الأخلاق ولا

المقدس ولا الثوابت؛ بل تقوم عل المتغيرات وأساليب الخداع.. ولذلك نخش عليه من التطبيق البشري وأخطائه!!

ونحن نلاحظ ابتداء أن هؤلاء لا يهمهم مدح الإسلام ف قليل أو كثير، ولا يمن أن نتصور أنهم يغارون عل الإسلام لدرجة

إبعاد الإسلام.. بزعم قداسة مانته!
محمد السنوس اتب : السنوسال

التاريخ : 26 يناير 2015 م

المشاهدات : 4588



أنهم يريدون تنزيهه عن الخطأ البشري! كأنما انزل القرآن لتلاوته والتماس بركته فقط.. إنما يهمهم ف المقام الأول إبعاده عن

قيادة الحياة، حت لو كان ذلك بيل المدائح له!!

الخلق والأمر:

وللرد عل هؤلاء الذين يريدون إبعاد الإسلام ‐ لاسيما عن شؤون الحم، وعن العلاقات الاجتماعية والاقتصادية ‐ بزعم

الحفاظ عل قداسة مانته، لا بد أن نؤكد جملة من الحقائق:

أولا: لقد خلق اله سبحانه وتعال البشر ولم يتركهم سدى، ولم يرض أن يلفهم مشقة البحث عن المنهج والهداية؛
بل أرسل إليهم الرسل وأنزل معهم التب، وشرع لهم العقائد والتشريعات والآداب؛ ليفل لهم صلاح الدنيا والآخرة.

وإذا كان بعض الفلاسفة يزعمون أن اله خلق الون ثم تركه يمض إل حال سبيله حر التصرف ف أحواله وشؤونه؛ كمن

يصنع «ساعة» ثم يدعها تعمل دون تدخل منه.. فإن القرآن الريم قاطع الدلالة ف نف ذلك حيث يقول، وهو يعرِف الناس

باله سبحانه: {إنَّ ربم اله الَّذِي خَلَق السمواتِ والارض ف ستَّة ايام ثُم استَوى علَ الْعرشِ يغْش اللَّيل النَّهار يطْلُبه حثيثًا

والشَّمس والْقَمر والنُّجوم مسخَّراتٍ بِامرِه الا لَه الْـخَلْق والامر تَباركَ اله رب الْعالَمين} [الأعراف: 54].

قال الإمام البغوي ف تفسيره: «أي: خلق هذه الأشياء مسخرات، أي: مذلَّلات، {الا لَه الْـخَلْق والامر} له الخلق لأنه خلقهم،

الْـخَلْق لا لَها: {اِهخلقه بما يشاء». وقال ابن كثير: «الجميع تحت قهره وتسخيره ومشيئته، ولهذا قال منب وله الأمر يأمر ف

والامر} أي: له الملك والتصرف»[4].

وقد أوضح صاحب «الظلال» حمة ورود هذا التأكيد {الا لَه الْـخَلْق والامر} ضمن سياق الحديث عن خلق السماوات

ون المشهود فه الذي خلق هذا الوالأرض، وتعاقب الليل والنهار، وتسخير الشمس والقمر والنجوم؛ فقال: «إن ال

ضخامته وفخامته.. والذي استعل عل هذا الون يدبره بأمره ويصرفه بقدره؛ يغش الليل النهار يطلبه حثيثاً ف هذه الدورة

الدائبة: دورة الليل يطلب النهار ف هذا الفلك الدوار.. والذي جعل الشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره.. إن اله الخالق

المهيمن المصرف المدبر هو (ربم).. هو الذي يستحق أن يون رباً لم، يربيم بمنهجه، ويجمعم بنظامه، ويشرِع لم

بإذنه، ويقض بينم بحمه، إنه هو صاحب الخلق والأمر؛ وكما أنه لا خالق معه، فذلك لا آمر معه»[5].

إذن فـ«الخَلْق» و«الأمر» يشلان معاً ثنائية مترابطة متلازمة، لا ينفك طرفاها عن بعضهما البعض.

كما يؤكد القرآن أن الغاية من إنزاله ه «الاتباع» و«التحيم»، وليست التلاوة والتماس البركة فحسب كما يزعم البعض؛

قال تعال: {ثُم جعلْنَاكَ علَ شَرِيعة من الامرِ فَاتَّبِعها ولا تَتَّبِع اهواء الَّذِين لا يعلَمونَ} [الجاثية: 18]، ويقول أيضاً: {إنَّا أنزلْنَا

إلَيكَ الْتَاب بِالحق لتَحم بين النَّاسِ بِما اراكَ اله ولا تَن لّلْخَائنين خَصيما} [النساء: 105].

:ر الإسلامالإسلام والف

ثانياً: ينبغ أن يون واضحاً ونحن نؤكد ضرورة تحيم الإسلام ف دنيا الناس، ف مواجهة من يزعمون حبهم له
وخشيتهم عليه من الخطأ البشري.. أن ثمت فرقاً كبيراً ورئيساً بين «الإسلام» من جهة، و«الفر الإسلام» من جهة

أخرى.

فالإسلام هو الدين الذي أنزله اله سبحانه لهداية الناس، وهو حجة اله عل العالمين، تفل سبحانه بحفظ أصولها وثوابتها

من التحريف والتبديل؛ لأنه لا نب بعد محمد صل اله عليه وسلم، خاتم الأنبياء والرسل؛ ولا رسالة بعد رسالته التامة



الخاتمة.

وفَهم الإسلام فهماً صحيحاً لا يتأت إلا بالرجوع إل مصدريه المحفوظين، وينبوعيه الصافيين: القرآن الريم والسنة النبوية

(عل تفصيل ف أمر السنة، كما هو معروف ف «علم الحديث»).

أما الفر الإسلام فهو الفهم والتطبيق البشريان للإسلام، وهما ‐ أي: الفهم والتطبيق البشريان ‐ يجوز عليهما الصواب

والخطأ؛ لن لا يُنسب خطؤهما أبداً إل الإسلام، إنما يظل هذا الفهم أو التطبيق صواباً بقدر ما يتطابق أو يقترب من

الإسلام؛ وحينئذ تظل إمانية ‐ بل ضرورة ‐ الاستفادة منه قائمة ومطلوبة.

فليس ف البشر حجة عل الإسلام إلا الرسول المعصوم صل اله عليه وسلم، فهو محل القدوة والاتباع، قال تعال: {قُل إن

كنتُم تُحبونَ اله فَاتَّبِعون يحبِبم اله ويغْفر لَم ذُنُوبم واله غَفُور رحيم 31 قُل اطيعوا اله والرسول فَإن تَولَّوا فَإنَّ اله لا

يحب الْافرِين} [آل عمران:31-32]، ولذلك جاء عن الإمام مالك رض اله عنه قوله: «كل إنسان يؤخذ من كلامه ويرد، إلا

صاحب هذا القبر»، وأشار إل قبر النب صل اله عليه وسلم.

ويوجز الشيخ محمد الغزال ‐ رحمه اله ‐ الفرق بين الإسلام والفر الإسلام فيقول: «الفر الإسلام مستحدث،

نم تَنزِيل هخَلْف نلا مو هدَيي نيب نم لاطالْب يهتاويخضع لقانون التطور، ولعوامل الاضمحلال؛ أما الإسلام فإنه كتاب {لا ي

حيم حميدٍ} [فصلت: 42]. الفر الإسلام غير معصوم من الخطأ والوهن، والإسلام معصوم عن ذلك كله. وكتاب

الإسلام ‐ لأنه معصوم من الزيغ والضعف ‐ له قداسة، وله حق الطاعة المطلقة عل المؤمنين به، والفر الإسلام لا تجب

الطاعة له إلا بقدر ما فيه من تمثيل لتاب اله ورسالة السماء؛ ذلك أنه ‐ أصالةً ‐ يخضع للنقد والمخالفة. الفرق بين

الإسلام والفر الإسلام هو الفرق بين ما له وما للإنسان»[6].

انزل ليوجه الحياة:

قداسة الإسلام وصونه مما قد يحدث من أخطاء عند تطبيقه ف بأن طريق المحافظة عل ثالثاً: إننا إذا سلَّمنا جدلا
الواقع، هو أن نتف بتلاوة القرآن الريم ثم نضعه عل الأرفف، نلتمس بركته بين الحين والآخر.. فما فائدة إنزاله

أصلا وهو الذي انزل ليوجه حركة الحياة كما أشرنا؟! وكيف يتعبد الناس ويتقربون إل اله إذا نَحوا منهجه جانباً،
وحموا فيما بينهم قوانين وضعية لا يهمها أن تتفق أو تختلف مع منهج اله، بل قد تسع جاهدة للصدام معه؟!

مرجعية القانون الوضع م إلأتعجب مع د. محمد عمارة من أصحاب هذا الزعم، وأردد معه قوله: «إن دعوت ولذلك فإنن

عن أخطاء التطبيق البشري، لا بد وأن يقودكم (منطقها) إل من مرجعية الشريعة الإلهية، بحجة صيانة الدين الإله بدلا

الدعوة للتدين بديانات وضعية بدلا من التدين بالدين الإله؛ لأن الخطأ ف حق بوذا أو زرادشت أو كنفشيوس، أخف من

.[7]«!ه سبحانه وتعالحق ال الخطأ ف

* * *

ومن هنا نستطيع أن نخلص إل أننا إذا أدركنا أن اله سبحانه خلق البشر؛ ليختبرهم أيهم يتبع منهجه، وأيهم يسوقه هواه

وشيطانه؛ وأن الإسلام اريد به تسيير حياة الناس لما فيه صلاحهم ف الدنيا والآخرة؛ وأن هذا الإسلام (المنهج الربان) هو

الذي تُحاكم إليه أفعال البشر ولا يحاكم هو إليها (أي نعرف الرجال بالحق ولا نعرف الحق بالرجال).. إذا أدركنا ذلك حقّاً، فلا

مجال مطلقاً للخوف عل الإسلام من أخطاء بعض أتباعه؛ سواء كانت هذه الأخطاء عن عمد أو عن سهو.. إلا أن يون

المراد من هذا الزعم ‐ ف الحقيقة ‐ إبعاد الإسلام عن توجيه الحياة، و«تحنيطََه» ف التب والمتاحف؛ وليس الخوف عليه



والحرص عل تنزيهه!

 

----------------------------------------

[1] راجع: «حقائق إسلامية ف مواجهة التشيك»، د. محمود حمدي زقزوق، الطبعة الثالثة لوزارة الأوقاف المصرية، 2001م.

[2] راجع بالتفصيل رأي الشيخ عل عبدالرازق ورجوعه عنه ف «كتاب الإسلام وأصول الحم ف الميزان»، د. محمد رجب البيوم، هدية مجلة «الأزهر»، صفر

1414هـ.

[3] نلاحظ أنهم يستخدمون كلمة “إقحام” هنا، وكأن الأصل المسلَّم به هو: الإبعاد!

[4] انظر: «المتبة الإسلامية» عل موقع «إسلام ويب».

[5] «ف ظلال القرآن»، سيد قطب، ج 3، ص: 1297، دار الشروق، ط12، 1406هـ.

[6] «ليس من الإسلام»، ص114، ط6، 2000م.

[7] «الإسلام والسياسة»، ص 148، 149، دار السلام، ط1، 2005م.

 

مجلة البيان العدد  330

المصادر:


