
الإنسان ليختبره ويمتحنه، حت يبتل ه تعالبه واختبره، فالالابتلاء هو التمحيص والاختبار والامتحان، من بلاه يبلوه أي جر

يون جزاؤه عل قدر أدائه فيما الق عليه وأنيط به من اختباراتٍ وابتلاءات، فيون الجزاء من جنس العمل.

 

 

لا يقتصر البلاء عل الافر دون المسلم، ولا عل المسلم دون الافر، وإنما يشتمل جنس الإنسان مسلماً كان أم كافراً، ما

ون داراً لاختبار الانسان، لأنه المخلوق الذى قبل الأمانة وتحمل تبعاتها، فه لتخلقها ال ظهر الارض, الت دام يعيش عل

الوقت الت أبت جميع المخلوقات أن يحملنها، فتصدّر لها الإنسان، قال اله تعال: (انَّا عرضنَا امانَةَ علَ السماواتِ

وارضِ والْجِبالِ فَابين انْ يحملْنَها واشْفَقْن منْها وحملَها انْسانُ انَّه كانَ ظَلُوما جهو) {الاحزاب: 72}.

كما جعل سبحانه الآخرة داراً للجزاء، يجازى فيها كل إنسان عل قدر تحمله وأدائه للأمانة الت تصدّر لها ف الدنيا، قال

مضعا بيعما جنْهبِطَا ماه قَال) :{يس: 54}، وقال تعال (َلُونمتَع نْتُما كم نَ اوزتُج ا وىشَي نَفْس تُظْلَم  موفَالْي) :تعال

لبعضٍ عدُو فَاما ياتينَّم منّ هدًى فَمن اتَّبع هدَاي فََ يضل و يشْقَ * ومن اعرض عن ذِكرِي فَانَّ لَه معيشَةً ضنْا

ونَحشُره يوم الْقيامة اعم) {طه: 124-123}.

البلاء كما يشمل المسلم وغير المسلم، فهو أيضاً أمر حتم لا يخلو منه أحد، قال تعال: (احسب النَّاس انْ يتْركوا انْ يقُولُوا

امنَّا وهم  يفْتَنُونَ (2) ولَقَدْ فَتَنَّا الَّذِين من قَبلهِم فَلَيعلَمن اله الَّذِين صدَقُوا ولَيعلَمن الْاذِبِين) {العنبوت: 2-3}، وقال

تعال: (الَّذِي خَلَق الْموت والْحياةَ ليبلُوكم ايم احسن عمً وهو الْعزِيز الْغَفُور) {الملك: 2}، وقال تعال: (ام حسبتُم انْ

الابتلاء بالشر والخيرِ فتنة (الداء والدواء)
اتب : محمد سلامة الغنيمال

التاريخ : 9 سبتمبر 2014 م

المشاهدات : 18786



َتم هعنُوا مما الَّذِينو ولسالر قُولي َّتزُلْزِلُوا حو اءرالضو اءساالْب متْهسم ملقَب نا مخَلَو الَّذِين ثَلم متاا يلَمنَّةَ وتَدْخُلُوا الْج

نَصر اله ا انَّ نَصر اله قَرِيب) {البقرة: 214}.

يقول ابن الجوزي: ليس ف الدنيا أشد بلهاً ممن يريد معاملة الحق سبحانه عل بلوغ الأغراض, فأين تون البلوى إذن ؟ لا

واله، بل لابد من انعاس المرادات ومن توقف أجوبة الأسئلة، ومن تشف الأعداء ف أوقات، فأما من يريد أن تدوم له

السلامة والنصر عل من يعاديه، والعافية من غير بلاء فما عرف التليف، ولا فهم التسليم  (1).

الابتلاء يون ف الخير والشر، بالسراء والضراء، بالسعادة والشقاء، بالراحة والرفاهية والد والتعب، فيبتل الإنسان بما

يسره وبما يسوؤه، ولا يون بالضراء فقط، فلابد أن يون صابراً عل الضراء، شاكراً عل السراء.

قال تعال: (كل نَفْسٍ ذَائقَةُ الْموتِ ونَبلُوكم بِالشَّرِ والْخَيرِ فتْنَةً والَينَا تُرجعونَ) {الأنبياء: 35}.

وقال تعال: (ولَقَدْ ارسلْنَا الَ امم من قَبلكَ فَاخَذْنَاهم بِالْباساء والضراء لَعلَّهم يتَضرعونَ){الانعام: 42}.

وقال تعال: (وقَطَّعنَاهم ف ارضِ امما منْهم الصالحونَ ومنْهم دونَ ذَلكَ وبلَونَاهم بِالْحسنَاتِ والسيِىاتِ لَعلَّهم يرجِعونَ)

{الأعراف: 168}.

نمو * َشْقي و لضي ََف دَايه عاتَّب ندًى فَمه ّنم مَّنيتاا يمفَا دُوضٍ ععبل مضعا بيعما جنْهبِطَا ماه قَال) :وقال تعال

اعرض عن ذِكرِي فَانَّ لَه معيشَةً ضنْا ونَحشُره يوم الْقيامة اعم) {طه: 124-123}.

ه به عليهم من بركة ففهم لا يعلمون أنّ ما أنعم ال ،فالابتلاء بالشر معلوم ومشهور، أما الآخر فلا يظنه كثير من الناس ابتلاء

المال أو الأولاد أو الصحة، وما إل ذلك من نعم اله الت لا تعد ولا تحص، إنما هو اختبار وامتحان من اله، فالمنعم جل

وعلا يستودع هذه النعم عند أصحابها ليرى كيف يتصرفون فيها، أيتبرون ويفسدون ف الأرض، مثل ما فعل فرعون، أم

الرياء، والاستعلاء عل ه به عليهم، فه به. مثل ما فعل قارون، أم يسخرون علمهم الذى أنعم اليبخلون ويمنعون ما أمر ال

الخلق، ولا يتقون اله فيه، مثل ما فعل بلعام بن باعوراء.

إن الابتلاء بالخير أشد وأثقل من الابتلاء بالشر، فقد زين اله سبحانه وتعال الخير للإنسان وجبله عليه، فالنفوس تهوى الخير

وتتطلع إليه، وتد الأبدان وترهق العقول وتزهق الأرواح من أجل تحصيل المنافع ودفع المضار، قال تعال: (لَقَدْ خَلَقْنَا

انْسانَ ف كبدٍ) {البلد: 4}، وقال تعال: (زُيِن للنَّاسِ حب الشَّهواتِ من النّساء والْبنين والْقَنَاطيرِ الْمقَنْطَرة من الذَّهبِ

والْفضة والْخَيل الْمسومة وانْعام والْحرثِ ذَلكَ متَاعُ الْحياة الدُّنْيا واله عنْدَه حسن الْمابِ) {ال عمران: 14}.

وقال تعال: (الْمال والْبنُونَ زِينَةُ الْحياة الدُّنْيا والْباقيات الصالحات خَير عنْدَ ربِكَ ثَوابا وخَير امً){الهف: 46}.

فالخير دائماً مزين محفوف بالشهوات، تتطلبه النفس الأمارة وتحث صاحبها عل اكتسابه و الحصول عليه بشت الطرق

والوسائل، سواء أكان حلالا أم حراماً، فهو من أهم حبائل الشيطان ومايده، الت يوقع بها الإنسان ف المعصية، فهو من

نتَفْزِزْ ماسو) :جمعها واكتسابها من طرق الحرام، قال تعال يشارك الشيطان فيها الإنسان، بحضهم عل الأمور الت

استَطَعت منْهم بِصوتكَ واجلب علَيهِم بِخَيلكَ ورجِلكَ وشَارِكهم ف اموالِ واودِ وعدْهم وما يعدُهم الشَّيطَانُ ا غُرورا)

{الاسراء: 64}، ولا يخف عل أحد مدى قوة إبليس ف الإغواء والتزين.

مَا لدُوع مدِكواو مِاجزْوا ننَّ منُوا اما ا الَّذِينهيا اي) :من هذا النوع من الابتلاء، قال تعال ه تبارك وتعالوقد حذر ال

فَاحذَروهم وانْ تَعفُوا وتَصفَحوا وتَغْفروا فَانَّ اله غَفُور رحيم * انَّما اموالُم واودكم فتْنَةٌ واله عنْدَه اجر عظيم) {التغابن:



14- 15}، ومما لاشك فيه أنّ اله لا يستخدم أسلوب النداء إلا ليسترع الآذان ويجذب العقول لأهمية ما سيلق عليهم من

توجيهات، وكان ما ألقاه اله هو التحذير من أحب النعم إل الإنسان.

فضلا عن أن المبتل بالضراء، يسهل عليه الصبر والاحتمال، فليس أمامه سوى الصبر، ولا يوسعه إلا الرضا، ولا تتحقق له

الراحة إلا بالقناعة، فالمبتل بالفقر لا يستطيع شرب الخمر لأنه لا يملك ثمنها، وليس بإمانه منع زكاة لأنها لم تجب عليه، ولا

يستطيع التبر، لأنه لا يملك مقوماته،، هذا بخلاف من يستطيع أن يرتب مثل هذه المعاص، لأنها ف إمانه وتحت طائلته

وف مقدرته.

يقول صاحب الظلال: الابتلاء بالشر مفهوم أمره ليتشف مدى احتمال المبتل ومدى صبره عل الضر ومدى ثقته ف ربه

ورجائه ف رحمته، فأما الابتلاء بالخير فهو ف حاجة إل بيان أن الابتلاء بالخير أشد وطأة وإن خُيِل للناس أنه دون الابتلاء

بالشر، وإن كثيرين يصمدون للابتلاء بالشر ولن القلة القليلة ه الت تصمد للابتلاء بالخير، كثيرون يصبرون عل الابتلاء

بالمرض والضعف ولن قليلون هم الذين يصبرون عل الابتلاء بالصحة والقدرة ويبحون جماح القوة الهائجة ف كيانهم،

الجامحة ف أوصالهم، كثيرون يصبرون عل الفقر والحرمان فلا تتهاوى نفوسهم ولا تزل ولن قليلون هم الذين يصبرون

عل الثراء والوجدان وما يغريان به من متاع وما يثيرانه من شهوات وأطماع.أ.هـ

عن أب الدرداء قال: "خرج علينا رسول اله صل اله عليه وسلم و نحن نذكر الفقر و نتخوفه ، فقال " الفقر تخافون ؟ والذي

نفس بيده لتصبن عليم الدنيا صبا حت لا يزيغ قلب أحدكم إزاغة إلا هيه ، وأيم اله لقد تركتم عل مثل البيضاء ليلها و

نهارها سواء ". قال أبو الدرداء: صدق ‐ و اله ‐رسول اله صل اله عليه وسلم تركنا ‐ و اله ‐ عل مثل البيضاء ليلها و

نهارها سواء "  (2). فالنب صل اله عليه وسلم ينر عل الصحابة خشيتهم من الفقر، وينبئهم بأن الدنيا ستصب خيراتها

،أمراً عجيباً، وسادت الأمة مع الفقر وتخلفت مع الغن أصبح الغن نبوئته، حت ه فمن فوقهم صباً، وقد صدق رسول ال

فالذى اقتتل الناس من أجله إنما هو المال، وهو الذى دمر كثيراً من البيوت.

وقد دل قوله تعال:(كَّ انَّ انْسانَ لَيطْغَ  انْ راه استَغْنَ){العلق: 6,7}, عل ذم الغن إن كان سبب الطغيان. وسئل أبو

ــة ــذه الآي ــالغن وتلا ه ــه عــز وجــل إلا ب ــق ال ــ مــن خل ــال: وهــل طغ ــر فق ــ و الفق ــال عــن الغن ــه تع ــه ال ــة رحم حنيف

المتقدمة.والمحققون يرون الغن والفقر من قبل النفس لا ف المال. وكان الصحابة رض اله تعال عنهم يرون الفقر فضيلة

.(3)

يقول ابن عوف ابتلينا بالضراء فصبرنا، وابتلينا بالسراء فلم نصبر، ويقول أحد السلف كنا فقراء متآخين فلما تغانينا وتغانينا

حمل بعضنا السيف عل بعض، ومر قيس بن زهير ف قومه فوجدهم فقراء فقال الحمد له، قالوا مالك، قال يتعاونون

ويتساعدون، ثم مر بعد سنة فإذا هم أغنياء عندهم خيل وبقر وإبل، فغضب، قالوا مالك, قال يتقاتلون، وما مر عل كلامه

أشهر إلا وقعت مقتلة بينهم.

وقيل:

وقد يهلك الإنسان كثرة ماله ***  كما يذبح الطاووس من أجل ريشه

فالغن له أسباب وتأثيرات منها الحسد والضغينة والبغضاء والشحناء والتناحر وترك الطاعة عند الثير من الناس بسبب

اشتغالهم بأموالهم من دون اله.

قدر الابتلاء:‐ 



طالما أن الابتلاء أمر حتم، لا خلاص ولا فاك منه، فإن من رحمة اله تبارك وتعال أن نوع من قدر البلاء، بحسب طاقة

كل إنسان، فالناس متفاوتون فيما بينهم، فمنهم من يتحمل الفقر، ولا يقف أمام الغن، ومنهم من يتحمل موت الأقارب ولا

ساوى بين الناس جميعاً ف ه تبارك وتعالذا، فاليتحمل الفقر، ومنهم من يتحمل نقص الأولاد ولا يتحمل نقص الأموال وه

السراء والضراء، ولن اختلفت المقادير من إنسان لآخر، قال تعال: (تلْكَ ايات اله نَتْلُوها علَيكَ بِالْحق وما اله يرِيدُ ظُلْما

للْعالَمين) {أل عمران: 108}.

وعل ذلك فاله تعال نوع ف مقادير الابتلاءات ومن صورها كل حسب طاقته، قال تعال) : يلّف اله نَفْسا ا ۇسعها لَها

ما كسبت وعلَيها ما اكتَسبت ربنَا  تُواخذْنَا انْ نَسينَا او اخْطَانَا ربنَا و تَحمل علَينَا اصرا كما حملْتَه علَ الَّذِين من قَبلنَا

ربنَا و تُحملْنَا ما  طَاقَةَ لَنَا بِه واعف عنَّا واغْفر لَنَا وارحمنَا انْت مونَا فَانْصرنَا علَ الْقَوم الْافرِين) {البقرة: 286}.  

وقال الحسن: تساوى الناس ف العافية فإذا نزل البلاء تباينوا.

وقيل: عل قدر العزائم يبتل الناس بالمصائب.

فلا يلبس الشيطان عل أحد أن اله أختصه بالمصائب والبلايا، فاله تعال لا يظلم أحداً، فاعلم أنه لا يخلو من البلاء أحد،

وانظر حولك، وتيقن من أن ما ابتلاك اله به لا يزيد عل طاقتك، بل تستطيع أن تسعه وتتحمله، فاستعن باله ولا تعجز.

متْهابصذَا اا الَّذِين * ابِرِينرِ الصّشباتِ ورالثَّمنْفُسِ واالِ ووما ننَقْصٍ مو وعالْجفِ والْخَو نم ءَبِش مَّنلُولَنَبو) :قال تعال

مصيبةٌ قَالُوا انَّا له وانَّا الَيه راجِعونَ) {البقرة: 155 – 156}.

بعد أن أكد اله تبارك وتعال حتمية الابتلاء بين مقصوده من هذا الابتلاء، وما ينبغ أن يون عليه المبتل، فقد بين الداء

والدواء:‐

1.التحل بالصبر من غير سخط أو يأس، فلا يشو المبتل ربه إل أحد من خلقه، ولا يظهر الجزع، وما يتبعه من أعمال

وأقوال تخل بالصبر.

2. التسليم التام والانقياد الامل لحم اله وقضائه، فنحن عباده يتصرف فينا كيف يشاء " انَّا له وانَّا الَيه راجِعونَ " .

3.حصول الشر عل ما أنعم اله به عليه وذلك بالنسبة للابتلاء بالخير، فالنعمة تستوجب الشر.

الابتلاء للمؤمن نعمة، وللافر نقمة:‐

{ال عمران: 141}، والتمحيص هو التنقية والتخليص، وهو بمعن (رِينافْال قحمينُوا وما الَّذِين هال صحميلو) :قال تعال

الابتلاء والاختبار، أما المحق فهو محو الشء والذهاب به.

قال النب صل اله عليه وسلم: (ما يصيب المسلم من نصب ولا وصب ولا هم ولا حزن ولا أذى ولا غم حت الشوكة

يشاكها إلا كفر اله بها خطاياه)(4), وقال النب صل اله عليه وسلم: (إن اله إذا أراد بعبد خيراً عجل له العقوبة ف الدنيا،

وإذا أراد بعبد شراً أمسك عنه حت يواف يوم القيامة بذنبه)(5)

فالابتلاء للمؤمن نعمة من ربه يلقيها عليه ليمحصه وينقيه ويزيل عنه بصبره عليه ورضائه بقضائه، ما قد يون ف صحيفته

من الذنوب والآثام، حت يأت يوم القيامة بصحيفة بيضاء نقية لا يرى فيها إلا الخير، فيون من أهل اليمين، ولا يخلو إنسان

ه لأن المؤمن يستطيع الصبر وتحمل ابتلاء الدنيا، ولا يقدر عليه فرحمة من ال الأقل، لذلك فه من الذنوب الصغيرة ، عل



الآخرة، لذلك كان بعض السلف يسألون اله الابتلاء، لينالوا جزاء الصبر عليه.

مكَ هولَئاةٌ ومحرو ِهِمبر نم اتلَوص هِملَيكَ عولَئونَ * ااجِعر هلَينَّا ااو هنَّا لةٌ قَالُوا ايبصم متْهابصذَا اا الَّذِين" :قال تعال

الْمهتَدُونَ " {البقرة: 156- 157}، بينت الآية ما أعده اله للمبتلين الصابرين، بجانب تفير الذنوب ومحوها، فمما أعده اله

لهم، صلوات من ربهم، وصلاة اله عل العبد إقباله عليه بالثناء والعطف والمغفرة، فينال خيرى الدنيا والآخرة، فضلا عن

تغمد اله تعال له بالرحمة والإحسان، وف النهاية هم المهتدون المتبعون صراط اله المستقيم.

أقرب ما يون العبد من الفرج مع كثرة البلاء، ومن الأمثال السائرة: اشتدي أزمة تنفرج، وإنما يون الفرج عند كثرة البلاء،

لأنه يون مضطراً، والبارئ سبحانه وتعال وعد المضطرين بالإجابة وكشف السوء، فضلا عن أنه وعد الداع مطلقاً

بالإجابة (6)

:{الأعراف: 94}، وقال تعال (َونعرضي ملَّهلَع اءرالضو اءساا بِالْبلَههخَذْنَا اا ا ِنَب نم ةيقَر لْنَا فسرا امو) :وقال تعال

(امن يجِيب الْمضطَر اذَا دعاه ويشف السوء ويجعلُم خُلَفَاء ارضِ االَه مع اله قَليً ما تَذَكرونَ){النمل: 6}.

‐:ما يقوله المبتل

عن ام سلمة قالت: سمعت رسول اله صل اله عليه وسلم يقول : " ما من مسلم تصيبه مصيبة فيقول ما أمره اله: إنا له

وإنا إليه راجعون اللهم ! آجرن ف مصيبت واخلف ل خيراً منها ". إلا أخلف اله له خيراً منها قالت: فلما مات أبو سلمة

ه لقلتها فأخلف ال ه عليه وسلم ثم إنال ه صلرسول ال سلمة ؟ أول بيت هاجر إل قلت: أي المسلمين خير من أب

رسول اله صل اله عليه وسلم (7)

فإذا قال المبتل هذا الدعاء، وهو صابر محتسب، آجره اله عل مصيبته وجزاه الجزاء الأوف، وأخلف عليه خيراً منها.

‐:ما يقول من رأى مبتل

ه الذى عافانفقال: الحمد ل ه عليه وسلم: " من رأى مبتلال ه صله عنه – قال: قال رسول الال هريرة – رض عن أب

مما ابتلاك به وفضلن عل كثير ممن خلق تفضيلا، لم يصبه ذلك البلاء "(8)

آداب وأساليب مواجهة الابتلاء بالخير:

الشر:‐

ِذَابنَّ عا تُمفَرك نلَئو مَّزِيدَن تُمرَش نلَئ مبذَّنَ رذْ تَااو) :ر من العبد، هو الغاية من الابتلاء بالخير، قال تعالحصول الش

لَشَدِيدٌ) {إبراهيم: 7}، فعلق الزيادة عل الشر، وقال تعال آمراً رسوله صل اله عليه وسلم: (وقُل الْحمدُ له الَّذِي لَم يتَّخذْ

ولَدًا ولَم ين لَه شَرِيكٌ ف الْملْكِ ولَم ين لَه ول من الذُّلِ وكبِره تَبِيرا) {ألإسراء: 111}.

وقال تعال: (ما يفْعل اله بِعذَابِم انْ شَرتُم وامنْتُم وكانَ اله شَاكرا عليما){النساء: 147}.

وعن أنس – رض اله عنه – قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: (إن اله ليرض عن العبد يأكل الأكلة فيحمده

عليها، ويشرب الشربة فيحمده عليها) (9), فالحمد يستجلب رض اله عز وجل، ومن رض اله عنه أصابه الخير من حيث

لا يدري.

يتُهوتا انَّما قَال) :ه فمصيره مصير قارون، قال تعاله ونعمته عليه، فهو الجحود، ومن جحد نعمة الر فضل الأما من ين



ذُنُوبِهِم نع لاسي ا وعمج ثَركاةً وقُو نْهشَدُّ ما وه نونِ مالْقُر نم هلقَب نلَكَ مهقَدْ ا هنَّ الا لَمعي لَمونْدِي اع لْمع َلع

نموي نم ءوه نمو نُونَ بِهموي تَابْال منَاهتَيا فَالَّذِين تَابْكَ اللَيلْنَا انْزكَ اذَلكو) :ونَ) {القصص: 78}، وقال تعالرِمجالْم

بِه وما يجحدُ بِاياتنَا ا الْافرونَ) {العنبوت: 47}، فمن يرع الفضل لنفسه، وينر نعمة اله الظاهرة والباطنة، فهذا

الجحود والنران لا يون إلا من الافرين، وقال تعال: (يعرِفُونَ نعمةَ اله ثُم ينْرونَها واكثَرهم الْافرونَ) {النحل: 83}.

إذن غاية الابتلاء بالنعم هو حصول الشر، ومن شر زاده اله، ورض عنه، ومن جحد وأنر غضب اله عليه، وأعد له

عذاباً أليماً.

المجاهدة:‐

ينبغ للإنسان أن يجاهد نفسه عل العبادات والطاعات، وأن يلومها عل تقصيرها، إذا قصرت أو فترت أو توانت عن أداء

الفضائل، أو كسلت عن شء من المناسك و الأوراد.

كما ينبغ أن يجاهد نفسه الأمارة والشيطان، بالتحم ف الشهوات والملذات، وأن يجتهد ف الابتعاد عن مصادر الفتن،

يلقيها الشيطان ف ظل المغريات والفتن الت ف شراكها، فاتباع الأوامر واجتناب النواه لا يقع ف ومواقع الشبهات، حت

طريق الانسان، ليس بالأمر الهين اليسير، بل هو الأمر الذى يحتاج إل شخصية لا تقف أمام الشهوات، ولا يستحوذ عليها

الشيطان، شخصية تتصف بالجلد والمثابرة، لا تستين المغريات ولا تهوى ف مواجهة الملذات ولا تصرعها الفتن.

فمن جاهد وقاوم واستعان باله، هداه اله ووفقه اله وجزاه الجزاء الأوف، قال تعال: (والَّذِين جاهدُوا فينَا لَنَهدِينَّهم سبلَنَا

وانَّ اله لَمع الْمحسنين) {العنبوت: 69}.

دِيناهجالْم لَمنَع َّتح مَّنلُولَنَبو) :يتبين صحيح الإيمان من غيره، قال تعال مقصود الابتلاء والغاية منه، حت والمجاهدة ه

منْم والصابِرِين ونَبلُو اخْباركم){محمد: 31}.

ومن جاهد ف اله أعانه اله، ومن تقرب من اله، تقرب اله منه، قال النب صل اله عليه وسلم ف الحديث القدس: (إذا

تقرب العبد إل شبراً تقربت إليه ذراعاً، وإذا تقرب العبد إل ذراعاً تقربت منه باعاً، وإذا أتان يمش أتيته هروله)(10)

كما أن الشهوات طريق النار، والمجاهدة ه طريق الجنة، قال رسول اله صل اله عليه وسلم: " حجبت النار بالشهوات،

وحجبت الجنة بالماره "(11).

ه عليه وسلم، وكثرة الإطلاع علال صل نهج الأبرار، وأولهم النب المجاهدة، مصاحبة الأخيار، والسير عل ومما يعين عل

سير وقصص السلف الصالح، فهم قدوة المجاهدة.

ا والدُّنْي اةيتُرِيدُ زِينَةَ الْح منْهنَاكَ عيدُ عتَع و ههجرِيدُونَ وي شالْعو بِالْغَدَاة مهبونَ ردْعي الَّذِين عكَ منَفْس بِراصو) :قال تعال

تُطع من اغْفَلْنَا قَلْبه عن ذِكرِنَا واتَّبع هواه وكانَ امره فُرطًا){الهف: 28}.

المراقبة:‐

يجب أن يعلم الإنسان أن اله مطلع عليه، مراقب له أينما كان ف بر أو بحر أو جو أو ظلمة أو ضياء، وأن هناك من يسجل

عليه كل قول أو فعل.

* تَقُوم يناكَ حرالَّذِي ي" :{أل عمران: 5}، وقال تعال (اءمالس ف ضِ ورا ف ءَش هلَيع خْفي  هنَّ الا) :قال تعال



َلى عتَواس ثُم اميا تَّةس ف ضرااتِ واومالس الَّذِي خَلَق وه):{الشعراء: 218 – 219}، وقال تعال "اجِدِينالس كَ فتَقَلُّبو

الْعرشِ يعلَم ما يلج ف ارضِ وما يخْرج منْها وما ينْزِل من السماء وما يعرج فيها وهو معم اين ما كنْتُم واله بِما تَعملُونَ

بصير) {الحديد: 4}، وقال تعال: (يعلَم خَائنَةَ اعين وما تُخْف الصدُور) {غافر: 19}. 

العلم بحقيقة الدنيا وحقيقة الآخرة:‐

قال تعال: (وما هذِه الْحياةُ الدُّنْيا ا لَهو ولَعب وانَّ الدَّار اخرةَ لَهِ الْحيوانُ لَو كانُوا يعلَمونَ) {العنبوت: 64}.

يبين اله تعال ف الآية حقيقة الدنيا فما ه إلا دار تعب وشقاء، فمتاعها قليل وشقاؤها كثير، وما فيها من لذة فه مدرة، لا

تستقيم لأحد، أما الآخرة فه دار المستقر والقرار، والدنيا إذا ما قُرنت بالآخرة فما ه إلا لعب ولهو.

فالعاقل هو الذي يستجمع قواه للآخرة، لا الذي تضره توافه الدنيا الزائلة الفانية، فقد قال رسول اله صل اله عليه وسلم:

(من كانت الآخرة همه جعل اله غناه ف قلبه وجمع له شمله وأتته الدنيا وه راغمة، ومن كانت الدنيا همه جعل اله الفقر

بين عينيه وفرق عليه شمله ولم يأته من الدنيا إلا ما قدر له)(12)

محاسبة النفس:‐

حث اله سبحانه وتعال عل محاسبة الإنسان نفسه أولا بأول، حت يون دائماً متأهباً مستعداً للقاء اله، قال تعال: (يا ايها

الَّذِين امنُوا اتَّقُوا اله ولْتَنْظُر نَفْس ما قَدَّمت لغَدٍ واتَّقُوا اله انَّ اله خَبِير بِما تَعملُونَ) {الحشر: 18}.

ومحاسبة النفس سلوك يساعد عل دعم الوازع الداخل للفرد وتقوية النفس اللوامة الت تساعده عل تقويم سلوكه، وتدفعه

الخالق – سبحانه وتعال ما يرض إل إتباع الحق والهدى بصورة متزايدة، ويتصرف بعد معرفة سليمة صادقة، ويسع إل

– ولعل عبارة " الضمير الح "  أقرب ما تون إل معن " النفس اللوامة "، وف العصر الحاضر فالضمير الح الذى

يحاسب النفس ويوجهها إل فعل الخير بعد أن يوقظ فيها الإحساس بالخطأ والصواب، وضمان استمرارية صحوة هذا

الضمير هو الهدف الأساس للتربية ف الإسلام "(13)

آداب وأساليب مواجهة الابتلاء بالشر والمصائب والهموم:  

الصبر:‐

أصل هذه اللمة هو المنع والحبس فالصبر حبس النفس عن الجزع واللسان عن التش، والجوارح عن لطم الخدود وشق

شالْعو بِالْغَدَاة مهبونَ ردْعي الَّذِين عكَ منَفْس بِراصو) :الثياب ونحوهما، ويقال: صبر يصبر صبراً وصبر نفسه، قال تعال

يرِيدُونَ وجهه و تَعدُ عينَاكَ عنْهم تُرِيدُ زِينَةَ الْحياة الدُّنْيا و تُطع من اغْفَلْنَا قَلْبه عن ذِكرِنَا واتَّبع هواه وكانَ امره فُرطًا)

{الهف: 28} (14)

وقد حث اله تعال عليه وذكره ف القرآن الريم ف نحو تسعين موضوعاً، كما أمر بالاستعانة به، قال تعال: (واستَعينُوا

بِالصبرِ والصَة وانَّها لَبِيرةٌ ا علَ الْخَاشعين) {البقرة: 45}، وجعل جزاء الجنة والنجاة من النار من حظ الصابرين، قال

تعال: (انّ جزيتُهم الْيوم بِما صبروا انَّهم هم الْفَائزونَ) {المؤمنون: 111}، كما أخبر سبحانه وتعال أن الإنسان ف خسران

وأكد ذلك بالقسم وبالنون، واستثن من ذلك أولئك المؤمنين الذين يتواصون بالحق والصبر، قال تعال: " والْعصرِ * انَّ

انْسانَ لَف خُسرٍ * ا الَّذِين امنُوا وعملُوا الصالحاتِ وتَواصوا بِالْحق وتَواصوا بِالصبر " {العصر: 1-2-3}, وأمر نبيه

كَ اربا صمو بِراصو " :تهون عليه جميع المصائب والأحزان، قال تعال ه حته عليه وسلم بالصبر وأن يجعله لال صل



بِاله و تَحزنْ علَيهِم و تَكُ ف ضيق مما يمرونَ * انَّ اله مع الَّذِين اتَّقَوا والَّذِين هم محسنُونَ " {النحل: 128-127}،

:حالة اجتماع الصبر مع التقوى، لا ينفع معهما كيد العدو، ولو كان ذا تسليط، قال تعال وكذلك أخبر الحق جل وعلا أنه ف

(انْ تَمسسم حسنَةٌ تَسوهم وانْ تُصبم سيِىةٌ يفْرحوا بِها وانْ تَصبِروا وتَتَّقُوا  يضركم كيدُهم شَيىا انَّ اله بِما يعملُونَ

هوا اليعطاو) :ون مع من يتصفون بالصبر، قال تعاليطٌ){ال عمران: 120}، وكذالك أخبر سبحانه أن معيته إنما تحم

ورسولَه و تَنَازَعوا فَتَفْشَلُوا وتَذْهب رِيحم واصبِروا انَّ اله مع الصابِرِين ){ألأنفال: 46}.

ِنياكو " :ه ورضوانه، قال تعالالصبر أيما ترغيب، وذلك بأن جعل المتسمين ينالون محبة ال ف كما رغّب سبحانه وتعال

من نَبِ قَاتَل معه رِبِيونَ كثير فَما وهنُوا لما اصابهم ف سبِيل اله وما ضعفُوا وما استَانُوا واله يحب الصابِرِين " {ال

عمران: 146}.

وتأمل الآيات القرآنية الت تخبر عن جزاء الصابرين، فسوف تجد أن اله تعال أعط عل الصبر ما لم يعطه لغيره، قال

مهرجونَ اابِرالص فوا ينَّمةٌ اعاسو هال ضرانَةٌ وسا حالدُّنْي ذِهه نُوا فسحا لَّذِينل مبنُوا اتَّقُوا رما ادِ الَّذِينبا عي قُل) :تعال

بِغَيرِ حسابٍ) {الزمر: 10}، وقال تعال: (ما عنْدَكم ينْفَدُ وما عنْدَ اله باقٍ ولَنَجزِين الَّذِين صبروا اجرهم بِاحسن ما كانُوا

يعملُونَ) {النحل: 96}.

كما أنه جمع للصابرين أموراً لم يجمعها لغيرهم، فقال تعال: " اولَئكَ علَيهِم صلَوات من ربِهِم ورحمةٌ واولَئكَ هم الْمهتَدُونَ "

{البقرة: 157}.

فالصبر هو السلاح الفعال الذى أعطاه اله لعباده المؤمنين، ليستعينوا به ضد المصائب والمايد والهموم، وما يعصف بهم

من رياح الدنيا، وقد جربه من كان قبلنا، وانظر ف سير الأنبياء والمرسلين، فهذا " نوح " عليه السلام ظل يدعو قومه ألف

سنة إلا خمسين عاماً ومع ذلك لم يؤمن له إلا القليل، فصبر واستمر ف دعوته حت أهلهم اله، وهذا " إبراهيم " عليه السلام

يحرم الذرية مع كبر سنه ويجمع له الحطب ويلق ف النار ويترك ولده بعد ما رزقه اله إياه عل كبر ونجا من الذبح ف واد

غير ذي زرع، ومع ذلك صبر فجزاه اله خيراً، وهذا " يعقوب " عليه السلام يعلم أن أبناءه كادوا لأخيهم ومروا به ومع ذلك

ه بأشد أنواع البلاء وأخذ منه ما أصاب من الدنيا، فصبر حتيقول " فصبر جميل "، و" أيوب " عليه السلام الذى ابتلاه ال

عوضه اله خيراً، وهذا " نبينا صل اله عليه وسلم " يتحمل الجوع والإيذاء وموت الأهل والأحباب والتغريب عن الوطن

والطعن ف العرض وهو مع ذلك ظل صابراً محتسباً، حت أعزه اله ونصره وجعل كلمته العليا.

التسليم والانقياد التام له عز وجل " الإيمان بالقضاء والقدر ":‐

إن الإيمان والإذعان والانقياد والتسليم التام بأنه لا يحدث أي شء ف هذا الون كبر أو صغر مهما كان من أمره إلا وهو

ابصا ام) :تمل إيمانه إلا بها، قال تعالوقدره، يعتبر ذلك جزءاً لا يتجزأ من عقيدة المسلم، ولا ي ه تعالمطابق لقضاء ال

و مَا فَاتم َلا عوستَا  ل * يرسي هال َلكَ عنَّ ذَلا اهارنْ نَبا لقَب نتَابٍ مك ف ا منْفُسا ف ضِ ورا ف ةيبصم نم

تَفْرحوا بِما اتَاكم واله  يحب كل مخْتَالٍ فَخُورٍ) {الحديد: 22-23}، فهاتان الآيتان قد ألقيتا الثقة والرضا والاطمئنان بقضاء

اله وقدره ف قلوب المؤمنين، قال تعال: " قُل لَن يصيبنَا ا ما كتَب اله لَنَا هو مونَا وعلَ اله فَلْيتَوكل الْمومنُونَ "

{التوبة: 51}.

وهناك فوائد نفسية من جراء الإيمان بالقضاء والقدر منها:

ةيبصم نم ابصا ام) :ه، هانت عليه المصيبة، كما قال تعالالعبد، الإنسان إذا علم أنها من عند ال هون المصائب عل *



ا بِاذْنِ اله ومن يومن بِاله يهدِ قَلْبه واله بِل شَء عليم) {التغابن: 11}، قال علقمة – رحمه اله ‐: " هو الرجل تصيبه

المصيبة، فيعلم أنها من عند اله، فيرض ويسلم " (15).

ون متعلمه لابد أن يتم، وأن ما قدره لابد أن ي ف – ه – تعالاعتقد اعتقاداً جازماً أن ما قضاه ال أن الإنسان منا مت *

اعتقد ذلك انطلق ف هذه الحياة ليؤدي ما يجب عليه نحو خالقه – عز وجل – ونحو عقيدته، ونحو ذاته، ونحو غيره، يؤدي

التاليف الت كلف بها بل نشاط وإقدام وإخلاص وإتقان ثم بعد ذلك يترك النتائج له – عز وجل – يصرفها كيف

يشاء(16).

* كما أن الإيمان بالقضاء والقدر يجعل الإنسان ف حالة انقياد واستسلام لأمر اله، لا يفاجأ بما يحل به، لأنه اختيار اله،

ومن ثم إن كان خيراً شر، وإن كان غير ذلك صبر وف كل خير، قال رسول اله صل اله عليه وسلم: " عجباً لأمر المؤمن

إن أمره كله خير وليس ذاك لأحد إلا المؤمن إن أصابته سراء شر فان خيراً له وإن أصابته ضراء صبر فان خيراً له

 (17)"

الدعاء:‐

أمر اله تبارك وتعال بالدعاء، وحث عليه، قال تعال:(وقَال ربم ادعون استَجِب) {البقرة: 186}، فلا وساطة ف الدعاء

حت ولو كان النب صل اله عليه وسلم.

ملَّهلَع اءرالضو اءسابِالْب مخَذْنَاهكَ فَالقَب نم مما َللْنَا اسرلَقَدْ او) :كما أن الدعاء من أسباب نزول البلاء، قال تعال

يتَضرعونَ) {ألأنعام: 42}.

والبلاء مفيد ف الوقاية والعلاج، أما الوقاية فلقوله صل اله عليه وسلم: " لا يرد القضاء إلا الدعاء، ولا يزيد ف العمر إلا البر

"(18), وكان النب صل اله عليه وسلم يتعوذ من شدة الابتلاءات، فعن أب هريرة  قال: كان رسول اله صل اله عليه

وسلم يتعوذ من جهد البلاء ودرك الشقاء وسؤ القضاء وشماتة ألأعداء(19), والأحاديث ف الباب كثيرة.

المواظبة عل أداء الصلوات:‐

لَـع ـةٌ اـبِيرَـا لنَّهاو ةَـالصرِ وبينُوا بِـالصـتَعاسو) :تعـد الصلاة مـن أهـم أسـاليب مقاومـة الهمـوم والغمـوم، قـال تعـال

الْخَاشعين) {البقرة: 45}، والاستعانة ه طلب العون والمدد، فهذا أمر من اله تعال للمؤمنين، والنداء لجذب انتباههم لما

سيلق عليهم، فيأمرهم سبحانه بالاستعانة بالصبر مع الصلاة، عل ما يواجهونه من مهمات وملمات ومما تعصف به الحياة

من كدر وهم وغم وأحزان، وما يلاقونه من شدائد، فقد أذاقتهم قريش ألوان وصنوف العذاب، وحدث لهم ف صدر الدعوة

الصلاة حت الخاشعين، لذلك فلابد من الخشوع ف أن الصلاة كبيرة ثقيلة إلا عل ه إلما لا يطيقه غيرهم، كما نبههم ال

تأت الطمأنينة من خلالها.

من أعظم النعم – لو كنا نعقل – هذه الصلوات الخمس كل يوم وليلة كفارة لذنوبنا، رفعة لدرجاتنا عند ربنا، ثم ه علاج

عظيم لمآسينا، ودواء ناجح لأمراضنا، تسب ف ضمائرنا مقادير زاكية من اليقين، وتملأ جوانحنا بالرضا، أما أولئك الذين

جانبوا المسجد، وتركوا الصلاة، فمن ند إل ند، ومن حزن إل حزن، ومن شقاء إل شقاء " فتعساً لهم وأضل أعمالهم

.(20)"

تعد الصلاة بالنسبة لثير من الناس طريقة فعالة للتغلب عل التوتر والمعاناة، حيث يساعدهم إيمانهم بحب اله وبعدالته



عل الصبر، وتساعدهم الصلاة عل الثبات عند المحن والصعاب، فهم عندما يصلون يعترفون بقلة حيلتهم وبعظمة اله،

وهذا الخضوع له يمنحهم القوة والشجاعة، وقد أشارت العديد من الدراسات إل القوة المؤثرة عل الجسد، فالأشخاص

الذين يصلون يونون أقل عرضة لارتفاع ضغط الدم، والستة الدماغية، كما تساعدهم الصلاة – نفسياً – عل تحويل القلق

إل هدوء وسينة (21)، كما تعمل الصلاة عل التغلب عل الانفعالات والشعور بالأمن ومواجهة مصاعب الحياة(22).

اليقين بفرج اله تعال وعدم اليأس:‐  

ينبغ عل المسلم أن يوقن بأن اله سبحانه وتعال جعل مع العسر اليسر، ومع الحزن الفرح، ومع الهم والدر الفرج، وأنه

كلما اشتد الهم والضيق قرب الفرج.

(ينرِمجالْم مالْقَو ننَا عساب دري و نَشَاء نم ِنَا فَنُجرنَص مهاءوا جذِبقَدْ ك منَّهظَنُّوا او لسالر سىتَيذَا اسا َّتح) :قال تعال

{يوسف: 110}، وقال تعال: (فَانَّ مع الْعسرِ يسرا * انَّ مع الْعسرِ يسرا) {الشرح: 5-6}، أكد سبحانه وتعال عل أن اليسر لا

يفصله عن العسر شء فهما متلازمان لايفترقان، وإعادة الآية حت يوقن أولئك الذين غلبت عليهم الهموم والأحزان من فرج

اله تعال، وقال تعال: (ومن يتَّق اله يجعل لَه من امرِه يسرا) {الطلاق: 4}.

يقول الشاعر:

بـعد الأس وكـم سرور قد أت **** كم فـرج من بـعد يأس قـد أت

من يحسن الظن بذى العرش جن  **** حلو الجن الرائق من شوك السفا

فمن أيقن من ابتلاء اله وأتبعه بإيقانه بالفرج هانت عليه بلواه، فماذا بعد العسر إلا اليسر.

النظر إل المبتلين:‐

من أساليب مواجهة الابتلاءات، هو النظر والتعزي ف أهل البلاء، فمن نظر ف بلوى من هو أشد منه تصبر وعلم أن بلاءه

أهون من بلاء غيره فهان عليه بلاءه، وسنت نفسه.

وهذا الأسلوب شاع وكثر ف القرآن الريم، خاصة فيما نزل قبل الهجرة، فان جله قصص من قصص الأولين نزلت تسلية

مهنْفُسوا اظَلَم الَّذِين ناكسم ف نْتُمسو) :الصبر والمجاهدة، قال تعال ه عليه وسلم تعينه علال وتقوية للرسول صل

وتَبين لَم كيف فَعلْنَا بِهِم وضربنَا لَم امثَال) {إبراهيم: 45}.

وعندما حزن رسول اله صل اله عليه وسلم وهمه ما قاله أهل التاب وما طلبوه من أن ينزل عليهم كتاباً من السماء،

فوجه اله تعال ما حدث مع " موس " عليه السلام وهو أكبر مما حدث معه، ليسن قلبه وتهدأ روحه، قال تعال:(سالُكَ

هِمقَةُ بِظُلْماعالص مخَذَتْهةً فَارهج هرِنَا الكَ فَقَالُوا اذَل نم ربكا وسلُوا مافَقَدْ س اءمالس نا متَابك هِملَيع ِلنْ تُنَزتَابِ اْال لها

ثُم اتَّخَذُوا الْعجل من بعدِ ما جاءتْهم الْبيِنَات فَعفَونَا عن ذَلكَ واتَينَا موس سلْطَانًا مبِينًا) {النساء: 153}.

الخوف:‐

الخوف عبارة عن انفعال داخل نتيجة توقع مروه ف المستقبل، والخوف من اله إما أن يون لمعرفة اله تعال ومعرفة

) :سأل عن ذلك، قال تعالهم لا يإهلاك الخلق جميعاً، وإذا أهل عل قادر صفاته، والخوف من عقابه، فإنه سبحانه وتعال

ا نْساو الْجِن ا خَلَقْتمو) :عنهم، قال تعال غن لُونَ) {ألأنبياء: 23}، فهو سبحانه وتعالاسي مهو لفْعا يمع لاسي



ليعبدُونِ){الذاريات: 56}، وإما أن يون خوف اله بسبب كثرة الذنوب والخطايا، وأخوف الخلق من اله تعال أعلمهم به،

قال تعال: (ومن النَّاسِ والدَّوابِ وانْعام مخْتَلف الْوانُه كذَلكَ انَّما يخْشَ اله من عبادِه الْعلَماء انَّ اله عزِيز غَفُور) {فاطر:

.{28

وتبدو ثمرة الخوف من اله تبارك وتعال ف هذا المجال، فإن من خاف أحداً جمع كل همه وخاطره ف العمل لإرضائه

وتجنب عقابه، ولم يشغله غيره، فمن كان خوفه من اله، شغله خوفه عن التفر ف ملذات الدنيا وفوات حظوظها، والعمل

للآخرة، فلا تشغله التوافه، ولا تضره الهموم والأحزان، كما أنه يسعد بالابتلاء ويتخذه وسيلة لإرضاء مولاه جل وعلا، فلا

توقفه المصائب، تزعجه الملمات، ولا يؤثر فيه ضيق العيش وأذى الخلق، لأنه مشغول عن كل ذلك بما هو أهم منهم،

فتتسب نفسه قوة وعزيمة لا يقف أمامه شء من أمور الدنيا.

ولذلك حث اله تبارك وتعال عليه ورغب فيه ف مواطن كثيرة تخرج عن الحصر، فقد جمع اله تعال للخائفين صفات

مه لَّذِينةٌ لمحردًى وا ههخَتنُس فو احلْوخَذَ اا بالْغَض وسم نع تا سلَمو) :وفضائل، مثل الهدى والرحمة، قال تعال

َخْشا ينَّمكَ اذَلك انُهلْوا فخْتَلم امنْعاو ِابالدَّوالنَّاسِ و نمو) :قوله تعال ونَ) {ألأعراف: 154}، والعلم كما فبهري ِهِمبرل

اله من عبادِه الْعلَماء انَّ اله عزِيز غَفُور){فاطر: 28}، والرضا قال تعال: (جزاوهم عنْدَ ربِهِم جنَّات عدْنٍ تَجرِي من تَحتها

انْهار خَالدِين فيها ابدًا رض اله عنْهم ورضوا عنْه ذَلكَ لمن خَش ربه) {البينة: 8}.

َنْثارٍ وذَك نم منَّا خَلَقْنَاكا ا النَّاسهيا اي) :الأفضلية عنده لمن زاد خوفه منه وتقواه، قال تعال كما جعل سبحانه وتعال

:به، قال تعال {الحجرات: 13}، ووص (خَبِير يملع هنَّ الا متْقَاكا هنْدَ الع ممركنَّ افُوا اارتَعل لائقَبا ووبشُع ملْنَاكعجو

(وله ما ف السماواتِ وما ف ارضِ ولَقَدْ وصينَا الَّذِين اوتُوا الْتَاب من قَبلم واياكم انِ اتَّقُوا اله وانْ تَفُروا فَانَّ له ما

ف السماواتِ وما ف ارضِ وكانَ اله غَنيا حميدًا) {النساء: 131}، وجعله شرط الإيمان، قال تعال: (انَّما ذَلم الشَّيطَانُ

قَامم خَاف نملو) :{أل عمران: 175}، وانظر جزاء الخوف، قال تعال (يننموم نْتُمنْ كخَافُونِ او متَخَافُوه ََف هاءيلوا ِفخَوي

ربِه جنَّتَانِ) {الرحمن: 46}.

وما حمل الأنبياء والرسل والصالحين عل تحمل ما لقوه ف سبيل دعوتهم إلا خوفهم من ربهم جل وعلا.

الرجاء:‐

الرجاء هو حالة من الارتياح تحدث للفرد من جراء أخذه بأسباب الحصول عل شء وعدم التقصير ف سبل الحصول عليه،

لذلك فهو يأمل فيه وينتظر وقوعه.

فالعبد إذا بث بذر الإيمان، وسقاه ماء الطاعات، وطهر القلب من شوك الأخلاق الرديئة، وانتظر من فضل اله تعال تثبيته

المواظبة عل محموداً باعثاً عل المغفرة، كان انتظاره لذلك رجاء الموت، وحسن الخاتمة المفضية إل ذلك إل عل

الطاعات والقيام بمقتض الإيمان إل الموت، وإن قطع بذر الإيمان عن تعهده بماء الطاعات أو ترك القلب مشحوناً برذائل

الأخلاق، وانهمك ف طلب لذات الدنيا، ثم انتظر المغفرة، كان ذلك حمقاً وغروراً..... وحال الرجاء يورث طريق المجاهدة

بالأعمال، والمواظبة عل الطاعات كيفما تقلبت الأحوال، ومن آثاره التلذذ بدوام الإقبال عل اله عز وجل، والتنعم

بمناجاته، والتلطف ف التملق له(23).

وقد حث اله تعال ف آيات متعددة منها قوله تعال: (قُل يا عبادِي الَّذِين اسرفُوا علَ انْفُسهِم  تَقْنَطُوا من رحمة اله انَّ

اله يغْفر الذُّنُوب جميعا انَّه هو الْغَفُور الرحيم) {الزمر: 53}، وقوله تعال: (انَّ الَّذِين يتْلُونَ كتَاب اله واقَاموا الصَةَ وانْفَقُوا



مما رزَقْنَاهم سرا وعَنيةً يرجونَ تجارةً لَن تَبور) {فاطر: 29}.

تعمل لما ترجوه، حت ه ورضوانه لذلك فهالنفس الطمأنينة والراحة، فالنفس المؤمنة تأمل مغفرة ال فالرجاء يبعث ف

تحدث لها الراحة الت يبغيها، ومن ثم فالنفس الت يشغلها السع لرض ربها، لا تقف عند غيره، ولا يضرها ما تلقيه الدنيا

عليها من مصائب وابتلاءات.

اليأس والقنوط فيتحول فوائده عل إل ملان بعضهما البعض، فالخوف بدون الرجاء ربما يفضلذلك فالخوف والرجاء ي

النفس إل العس، وكذلك فالرجاء بدون الخوف، ربما يفض إل الأمن من مر اله، وعدم الأخذ بالأسباب فيجنح مع ذلك

للدنيا من ملذات وشهوات فيضيع أثره وفائدته.

إكسابهم والمبالغة فيهم تأت أثناء محاولات إكساب أولادهم الخوف والرجاء فالإسراف ف المربين الحذر ف فيجب عل

دراية بأين ومت ون علي ألا يقوم بهذا الدور إلا عالم خبير بنفوس أولاده حت نفسية الأولاد، كما ينبغ سية علبنتائج ع

وكيف يلقهم ذلك، كما ينبغ ألا يبدأ ف إكسابهم وتلقيهم الخوف والرجاء إلا ف سن متقدمة، مع استخدام الوسائل المناسبة.

التوكل عل اله وتفويض الأمر إليه والاحتساب:‐

قال الإمام أحمد: التوكل عمل القلب ومعن ذلك أنه عمل قلب ليس بقول اللسان ولا عمل الجوارح.

قال تعال: (الَّذِين قَال لَهم النَّاس انَّ النَّاس قَدْ جمعوا لَم فَاخْشَوهم فَزادهم ايمانًا وقَالُوا حسبنَا اله ونعم الْوكيل) {أل

عمران: 173}، وقال تعال: (وتَوكل علَ الْح الَّذِي  يموت وسبِح بِحمدِه وكف بِه بِذُنُوبِ عبادِه خَبِيرا){الفرقان: 58}،

وقال تعال:(وما لَنَا ا نَتَوكل علَ اله وقَدْ هدَانَا سبلَنَا ولَنَصبِرنَّ علَ ما اذَيتُمونَا وعلَ اله فَلْيتَوكل الْمتَوكلُونَ) {إبراهيم:

12}، وقال تعال: (انَّما الْمومنُونَ الَّذِين اذَا ذُكر اله وجِلَت قُلُوبهم واذَا تُليت علَيهِم اياتُه زَادتْهم ايمانًا وعلَ ربِهِم يتَوكلُونَ)

{ألأنفال: 2}.

وعن ابن عباس – رض اله عنهما – قال: " حسبنا اله ونعم الوكيل " قالها " إبراهيم "  عليه السلام حين ألق ف النار،

وقالها " محمد " حين قالوا له: " إن الناس قد جمعوا لم فاخشوهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا اله ونعم الوكيل "(24)

يقول إبن القيم: " من علم أن اله عل كل شء قدير، وأنه المتفرد بالاختيار والتدبير، وأن تدبيره لعبده خير من تدبير العبد

لنفسه وأنه أعلم بمصلحة العبد وأقدر عل جلبها وتحصيلها منه وأنصح للعبد لنفسه وأرحم به منه بنفسه، وأبر به منه بنفسه،

وعلم مع ذلك أنه لا يستطيع أن يتقدم بين يدى تدبيره خطوة واحدة ولا يتأخر عن تدبيره له خطوة واحدة فلا متقدم له بين

يدي قضائه وقدره ولا متأخر، فألق نفسه بين يديه وسلم الأمر كله إليه، وانطرح بين يديه انطراح عبد مملوك ضعيف بين

يدى ملك عزيز قاهر، له التصرف ف عبده بما يشاء، وليس للعبد التصريف فيه بوجه من الوجه، فاستراح حينئذ من الهموم

والغموم والأناد والحسرات، وحمل كل حوائجه ومصالحة من لا يبال بحملها ولا يثقله ولا يترث بها. فتولاها دونه وأراه

لطفه وبره ورحمته وإحسانه فيها من غير تعب من العبد ولا نصب، ولا اهتمام منه لأنه قد صرف اهتمامه كله إليه وجعله

وحدة همه. فصرف عنه اهتمامه بحوائجه ومصالح دنياه، وفرغ قلبه منها، فما أطيب عيشه وما أنعم قلبه وأعظم سروره

وفرحه.

وأما من أب إلا تدبير نفسه واختياره لها واهتمامه بحظه دون حق ربه فلا وما اختاره وولاه ما تول فحضره الهم والغم

والحزن والند والخوف والتعب وكف البال وسوء الحال، فلا قلب يصفو، ولا عمل يزكو، ولا أمل يحصل، ولا راحة يفوز

بها، ولا لذة ينته بها، بل قد حيل بينه وبين مسرته وفرحه وقرة عينه، فهو يدح ف الدنيا كدح الوحش ولا يظفر منها بأمل



 .ولا يتزود منها لمعاد(25). انته

النظر إل الجوانب الإيجابية:‐

هالو مَل شَر وها وىوا شَيبنْ تُحا سعو مَل رخَي وها وىوا شَيهرَنْ تا سعو مَل هرك وهو تَالالْق ملَيع بتك):قال تعال

يعلَم وانْتُم  تَعلَمونَ){البقرة: 116}.

وعندما ظن المسلمون ف صلح الحديبية من خلال بنود الصلح والت وافق عليها النب صل اله عليه وسلم أن هذه البنود

استسلام فأظهر المسلمون حزنهم وغضبهم، نزل القرآن الريم بتوجيههم إل النظر ف الجوانب ألإيجابية ف الصلح، قال

تعال: (وعدَكم اله مغَانم كثيرةً تَاخُذُونَها فَعجل لَم هذِه وكف ايدِي النَّاسِ عنْم ولتَونَ ايةً للْمومنين ويهدِيم صراطًا

مستَقيما) {الفتح: 20}.

وقال رسول اله صل اله عليه وسلم: " فيما رواه أبو هريرة قال: (لا يفرك مؤمن مؤمنة إن كره منها خلق رض منها

أخر)(26).

فينبغ علينا أن نوجه أنفسنا وأبناءنا إل أن أي ابتلاء له جوانب إيجابية وسلبية فلماذا ننظر ف الجانب السلب فقط ونعقد

أنفسنا ونرهق عقولنا ونضيق علينا دنيانا، فلننظر ف الجوانب المشرقة من الابتلاء، حت تسعد أنفسنا وتهدأ عقولنا وترتاح

ضمائرنا، ولنحمد اله عل كل حال.

فم من الرجال قد حولوا المصائب إل فرص استفادوا منها أيما استفادة، فهذا ابن تيمية كتب الفتاوى عشرين مجلداً وهو

مسجون وغيره كثيرون، ومنهم أيضاً من حفظ القرآن وهو مسجون.

فللمصائب والابتلاءات فوائد ظاهرة منها إنها تعود الصبر، وتذكر العبد بربه، وضعفه وقرب نهايته. ألا يف هذا.

البذل والعطاء:‐

نم هدَيي نيا بمدِّقًا لصم قبِالْح تَابْكَ اللَيلْنَا انْزاو) :فعل الخيرات، قال تعال بالإحسان والتسابق إل ه تبارك وتعالأمر ال

لَوا واجنْهمةً وعرش مْنلْنَا معج لل قالْح نكَ ماءا جمع مهاءوها تَتَّبِع و هال لنْزا ابِم منَهيب مفَاح هلَينًا عميهمتَابِ وْال

يهف نْتُما كبِم مِىنَبا فَييعمج مجِعرم هال َلاتِ ارتَبِقُوا الْخَيفَاس متَاكا ام ف مكلُوبيل نَلدَةً واحةً وما مَلعلَج هال شَاء

هال نسحا امك نسحاا والدُّنْي نكَ ميبنَص تَنْس ةَ ورخا الدَّار هتَاكَ الا ايمف تَغابو) :فُونَ) {المائدة: 48}، وقال تعالتَخْتَل

الَيكَ و تَبغ الْفَساد ف ارضِ انَّ اله  يحب الْمفْسدِين) {القصص: 77}.

كما نف اله سبحانه وتعال الحزن والخوف عن عباده المتقين، قال تعال: (الَّذِين ينْفقُونَ اموالَهم ف سبِيل اله ثُم  يتْبِعونَ

ما انْفَقُوا منا و اذًى لَهم اجرهم عنْدَ ربِهِم و خَوف علَيهِم و هم يحزنُونَ) {البقرة: 262}، وأيضاً أقر سبحانه بأن الصدقة

تثبت النفس إذا كانت ابتغاء مرضاة اله، لأن النفس إذا رضيت بالتحامل عل الإنفاق قل طمعها وإتباعها لشهواتها، وتخطت

نتَثْبِيتًا مو هال اةضرم غَاءتاب مالَهومقُونَ انْفي الَّذِين ثَلمو) :درجة النفس الأمارة بالسوء, لأن المال شقيق الروح، قال تعال

انْفُسهِم كمثَل جنَّة بِربوة اصابها وابِل فَاتَت اكلَها ضعفَين فَانْ لَم يصبها وابِل فَطَل واله بِما تَعملُونَ بصير) {البقرة: 265}.

وهذه الحقيقة القرآنية ه من أهم متشفات علم النفس الحديث، فهو يسع إل إثبات أن سعادة الإنسان وقدرته عل إدراك

كنه نفسه لن يتأتيا بغير تضحية النفس ف سبيل الغير وتعويد المرء نفسه الخضوع لنظم خاصة، فالإنسان بطبعه أنان ينقاد

وراء دوافعه المباشرة، وقد أثبتت اختبارات الصفات الشخصية والتجارب الطبية لعلماء النفس أن الاتجاه ف هذا الطريق



ري والشقاء وسوء النظام، أما الاتجاه إلماش الشخصية، واضطراب العواطف، والأعصاب، والتخبط الفان يؤدي إل

فعل الخيرات والتضحية لإسعاد الآخرين والتعاون معهم واللجوء إليهم فدليل سعادة الفرد وتوفير حياة هادئة (27)

وعل المربين والآباء غرس هذا الأسلوب ف الطفل منذ نعومة أظفاره، حت يصير طبعه ودائبه عند البر.

 

------------------------------------

(1) [عبد الرحمن بن الجوزى، صيد الخاطر, تحقيق محمد الغزال، نهضة مصر, ص: 215].

(2) [رواه ابن ماجة، وحسنه الألبان ف الصحيحة " 688 "].

(3) [ شهاب الدين محمد الإبشيم المستطرف ف كل فن مستظرف،  الطبعة الاول، القاهرة: مؤسسة المختار(2006) .ج437]

(4)[ رواه البخارى " 5641 – 5642 "، ومسلم " 2573 " ].

(5) [ رواه الترمذى، وصححه الالبان ف صحيح الجامع " 308 "].

(6) [ الإمام الحافظ عبد الرحمن السيوط ، مختصر كتاب الفرج بعد الشدة المسم الأرج ف الفرج ، تحقيق محمد فتح النادى, دار النشر للجامعات، مصر الطبعة

الأول ـ، 2008" ص 55 – 56 "].

(7) [ رواه مسلم " 918 "، والترمذى، والنسائ، وأبو داود، وإبن ماجة].

(8) [ رواه الترمذى، وصححه الالبان ف الصحيحة " 602 "].

(9) [ رواه مسلم " 2734 "].

(10) [ رواه البخارى " 7536 "، ومسلم " 2675 "].

(11) [ رواه البخارى " 6487 "، ومسلم " 2823 "].

(12) [ رواه الترمذى، وصححه الالبان ف صحيح الجامع " 6510 "].

(13) [يوسف رشاد  الأسلوب الأمثل ف تربية البنات ف الإسلام، الطبعة الاول، القاهرة: دار إبن الجوزى(2006). نقلا عن الدور التربوى للوالدين " ص 148 "].

(14) [ عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين لإبن القيم " ص 17 "].

(15) [ محمد بن صالح العثيمين _ شرح العقيدة الوسطية _ تحقيق أبو عبد الرحمن نبيل بن صلاح سليم ، دار العقيدة ، ط 1 ، 2003 " ص 404 "]

(16) [ محمد سيد طنطاوى _  العقيدة وألأخلاق _  مجمع مطابع الأزهر الشريف ،  2008 " ص 88 "].

(17) [ رواه مسلم " 2999 "].

(18) [ رواه الترمذى، والحاكم ف مستدركه، وحسنه الالبان ف الصحيحة " 154 "].

(19) [ رواه البخارى " 6347 "، ومسلم " 2707 " ].

(20) [عائض بن عبد اله القرن, لا تحزن، متبة العبيان، الطبعة الحادية عشر (2009)، " ص 62 "].

(21) [ آرثر روشان، 2001 ؛ 72].

(22) [  أعضاء هيئة التدريس بلية التربية جامعة الأزهر _ مدخل العلوم السلوكية " ص 62-61 "].

(23) [أحمد بن عبد الرحمن بن قدامة‐مختصر منهاج القاصدين –متبة الصفا، القاهرة (2002)" ص 298 – 299 " بتصريف].

(24) [ رواه البخارى " 4563 "].

(25) [ الإمام شمس الدين ممحمد بن أب بر بن قيم الجوزية _  الفوائد _ دار الريان للتراث ، الطبعة الأول ، القاهرة ، 1987 " ص 209 "].



(26) [ رواه مسلم " 1469 "].

(27) [أعضاء هيئة التدريس بلية التربية جامعة الأزهر _ مدخل العلوم السلوكية " ص 63 "].

المصادر:


