
منذ اشتعلت احتجاجات الربيع العرب، وحت ظهور داعش وتمددها، بدا هذا المشرق عصياً عل التنبؤ والاستشراف.

وبالتزامن مع طغيان الظاهرة التلفزيونية، المتوائمة مع نمط الوجبات السريعة ف التحضير والتقديم، تتعملق الظواهر،

وتتغير الخرائط، وتنفجر المبوتات، من دون أن تحظ بما يلزم من دراسة متأنية، وفهم لدواع النشوء وسواق التغذية

،ري والسياسوالنمو. وبسبب ذلك، وخارج فضاء التجاذب الف

 

 

العراق والشام" بدراسة سورية والعراق، تحت اسم "الدولة الإسلامية ف ف المشهد السياس عل لم يحظ التنظيم الذي طغ

بحثية موسعة، تسع إل تفسير وتحليل أسباب نشوء وتشل هذا التنظيم، الذي غدا الأكثر غموضاً وتطرفاً وتمدداً وتقويضاً

لجغرافيا الدولة الوطنية الحديثة.

ربما، ليس أي من التفسيرين، الاجتماع السياس والعقائدي اللاهوت قادراً، بمفرده، عل الإجابة عن تساؤلاتٍ مركبة ترافق

حضور هذا التنظيم و"تمدده"، وتزايد أعداد المنتمين إليه، وقوته المالية والإعلامية، بشل فاق توقعات أكثر المحللين

مجازفة ف استشراف ما يحدث ف سورية والعراق.

ف السادس من أغسطس/آب الجاري، كتب الدكتور عزم بشارة مقالا مهماً ف "العرب الجديد" بعنوان "من يقف خلف

داعش؟ سؤال عقيم"، شرح فيه كيف بدا التراشق السياس هو الطاغ ف ثنايا البحث عن "الطرف" الذي يقف خلف تأسيس

تنظيم داعش، باعتبار أن وجود طرف سياس، دول عل وجه الخصوص، أنشأ هذا التنظيم، للاستفادة منه ف إفشال

راراً لما جرى كثيراً فون تير والاختبار. فيما هو لا يعدو أن يسلّماً به، وخارج دائرة التفمشروع الخصوم، بات أمراً م

التاريخ السياس الحديث، من ناحية استثمار كل طرف ما هو متاح لتبشيع الخصم السياس وشيطنته، واعتباره مصدراً

سؤال كبير ... كيف تشلت داعش؟ (2-1)
اتب : نواف القديمال

التاريخ : 20 أغسطس 2014 م

المشاهدات : 6278



لل الشرور والموبقات.

وإذا كان الصراع السياس المحتدم أنتج تراشقاً ف الاتهام بالمسؤولية عن تأسيس هذا التنظيم، بهدف الإدانة، واستثمار

ظاهرة الإرهاب، فإن لنشوء "تنظيم الدولة الإسلامية"، من دون شك، ظروفاً موضوعية، ه القلق من تنام المناخ الدول

الت أدت إل تشل هذا التنظيم ونموه وتمدده، وه المساحة الت لم تحظ بعد بما تستحقه من تقصٍ وتحليل. وقد ألمح

الدكتور بشارة إل بعض هذه الأسباب ف مقاله القصير. وإذا كان النزوع المؤآمرات والخصومة السياسية هما اللذان أنتجا

سؤال: من يقف خلف داعش؟ فإن الهم المعرف والبحث عن مصلحة الجماعة العربية ومستقبلها هما اللذان يضعاننا، اليوم،

أمام سؤال: كيف تشلت داعش؟

بة التالإجابة عن التساؤلات المرك قادراً، بمفرده، عل والعقائدي اللاهوت السياس من التفسيرين، الاجتماع ليس أي"

ترافق حضور تنظيم داعش وتمدده"

ولا يمن استسهال الإجابة عن هذا السؤال، بمجرد اعتبار داعش تطوراً منطقياً للسلفية الجهادية، ولا بونها امتداداً طبيعياً

للمدرسة الوهابية النجدية، ولا باعتبارها نتيجة متوقعة لتنام الاستبداد والتهميش والحروب والبطالة الت سادت دوائر

واسعة من المجتمعات العربية.

ة لأسئلةن لأيٍ من هذه القوالب التفسيرية أن تقدم إجابات متماسن، لا يممن المؤكد أن لنشوء داعش علاقة بذلك كله. ل

كثيرة ممتدة بحجم الجغرافيا الت بات يهيمن عليها هذا التنظيم.

محاولة توصيف..

لتنظيم "الدولة الإسلامية" اللذين يجعلانه، ف والسلوك الميدان الخطاب السياس أن أسجل ملامح ف ،سأحاول، فيما يل

تقديري، متمايزاً عن التنظيمات الجهادية التقليدية، وخارج قوالب التفسير المألوف لنشوء هذه التنظيمات:

1‐ فمن ناحية، نحن أمام "تنظيم عقائدي وسياس"، يمثّل أقص حالات التوحش والسادية والغلو الدين والعنف العسري،

إل درجة بدا معها تنظيم القاعدة، الذي تسيد زمناً المربع الأخير ف اليمين الدين والسياس، معتدلا وقابلا للحوار، بل

وصلت المفارقة إل درجة أن غدا خطاب القيادات الشرعية التاريخية لتنظيم القاعدة لا يفتأ يحذّر من الغلو والتفير وفر

الخوارج الذي يرونه تجل بأبشع صوره ف سلوك تنظيم داعش.

2-ومن ناحية أخرى، ومع كل هذه الصلابة العقائدية، نحن أمام تنظيم يمثّل حالة متقدمة من البراغماتية والانتهازية

السياسية، ف سلوكه عل الأرض، وف اختياره معاركه، وف تقديره الأوزان العسرية للدول والقوى المحيطة به، والتعامل

معها وفق ذلك. ولهذا السلوك البراغمات شواهد كثيرة. منها ما فعله تنظيم الدولة الإسلامية، حين بق، أكثر من عام،

ل ما، يزيد أو ينقص، للسلفية الجهادية، فبش منها منتم سورية، وكثير يخوض معارك شرسة ضد الفصائل الثورية ف

حين أن جبهاته الواسعة مع النظام، الذي يعتبره نُصيرياً كافراً، هادئة، ومعاركه معه لا تاد تُذكر.

"الهم المعرف والبحث عن مصلحة الجماعة العربية ومستقبلها هما اللذان يضعاننا، اليوم، أمام سؤال: كيف تشلت

داعش؟"

ولو نظرنا إل خريطة المساحات الت يهيمن عليها تنظيم داعش ف سورية، لوجدنا أن جميعها مساحات منتزعة من

الفصائل الثورية، لا من النظام السوري. وف المقابل، نجد أنّ النظام السوري تجنّب، عمداً، خلال هذا العام، الدخول ف أي

مواجهات تُذكر، أو قصف المواقع والمدن الت يسيطر عليها تنظيم الدولة الإسلامية (يمن المقارنة مثلا بين قصفه حلب



والرقة)، بل كان النظام يتعمد، كما ف شواهد كثيرة، مقاتلة وقصف أي فصائل ثورية تدخل ف مواجهات ومعارك مع

تنظيم الدولة الإسلامية، وكأنه يخوض معه المعركة نفسها. أيضاً، رأينا مقدار تشدد تنظيم الدولة الإسلامية ف هدم كل

المراقد والمزارات والأضرحة، حت تلك الت تُنسب إل الأنبياء والصحابة، باعتبارها مظاهر شركية. لن، حين تعلق الأمر

بضريح جد العثمانيين "سليمان باشا" الموجود داخل سورية، وف المناطق الخاضعة لتنظيم الدولة الإسلامية، فلم يتفِ

التنظيم بالامتناع عن هدمه، بل سهل دخول القوات التركية للضريح وحماها. وحت الآن، تقوم قوات داعش بحمايته، ولم

تتعرض له بالهدم.

أيضاً، فيما يخص علاقة تنظيم الدولة الإسلامية بالفصائل المسلحة ف سورية، فف وقت تخوض فيه داعش معارك شرسة،

لا تخلو من نزعات انتقامية، وإعدامات ميدانية، وقطع رؤوس أسرى، وخطاب تفيري حاد مع فصائل محسوبة عل السلفية

الجهادية، مثل جبهة النصرة وأحرار الشام وسواهما، فإن التنظيم، ف المقابل، قَبِل بمبايعة فصائل مسلحة وولائها، هم أقرب

لقطاع طرق وجباة أموال ومليشيات ارتزاق، وكثير من هذه الفصائل بايعت تنظيم الدولة الإسلامية، لدوافع مادية، أو

للاحتماء بها، من العقاب الذي فرضته عليها الهيئات الشرعية (كما ترر ذلك مراراً ف ريف حلب ودير الزور وسواهما).

ومن الشواهد أيضاً، يمن أن نذكر قدرة تنظيم الدولة الإسلامية عل معرفة المناطق الت تُمثل خطوطاً حمراء لدول مؤثرة

وعدم اقتحامها (كما ف أربيل الت تُمثّل خطّاً أحمر أميركياً، وبغداد ومناطق الثافة الشيعية ف العراق الت تُمثل خطاً

أحمر إيرانياً)، فضلا عن عدم فتح هذا التنظيم جبهات مع قوات النظام السوري، سوى باستثناءات محدودة، عل الرغم من

الحدود الواسعة بينهما. لذلك، تجد أن كل المدن الت تخضع، الآن، لسيطرة تنظيم الدولة الإسلامية ف سورية، ه مدن

منتزعة من الفصائل الثورية، ولم تنتزع داعش أي مدينة من النظام السوري، لأنها، ف الأصل، لا تخوض معارك معه. وثمة

شواهد أخرى عديدة عل هذا السلوك المفرط ف البراغماتية لتنظيم الدولة الإسلامية.

3-لا يمن اعتبار تنظيم الدولة الإسلامية مجرد تطور طبيع للسلفية الجهادية، أو للمدرسة الوهابية، فف وقت تتباين فيه

تأصيلها مواقفها عل أت فمصر ات جماعة الجهاد ف مثلا) العالم العرب المرجعيات المدرسية للسلفيات الجهادية ف

نصوص ابن تيمية وفتاويه، مع استلهام لأفار المفاصلة لدى سيد قطب).

ف المقابل، كانت التنظيمات الجهادية ف الجزائر والمغرب تعتمد عل تراث المذهب المال، ف تأصيل التفير والقتال،

خصوصاً التراث الذي تون، ف المرحلة الت هيمنت بها الدولة الفاطمية عل المغرب العرب الذي ينتم معظم سانه

للمذهب المال، فتراكم تراث لفقهاء مالية يفّر السلطة الفاطمية، ويدعو إل الخروج عليها. فيما كانت التنظيمات

الجهادية ف الشام والعراق والخليج أقرب لاستلهام نصوص المدرسة النجدية الوهابية ف التفير والقتال). لن تنظيم

الدولة الإسلامية يبدو خارج هذه الدوائر جميعها، فهو تنظيم، عل الرغم من امتداده وكثرة المنتمين إليه، لم يصدر تنظيراً

شرعياً تأسيسياً موسعاً لمواقفه العقدية والسياسية، يمن الاعتماد عليه ودراسته، وما أصدره لا يعدو أن يون تأصيلا لاحقاً

ذا طابع تبريريٍ جدل، كما لا تنتسب لهذا التنظيم أي من الشخصيات الشرعية المعروفة، والمؤثرة ف الوسط الجهادي،

ويخلو من أي شخصية شرعية لها وزن. بل إن جميع الشخصيات الشرعية التاريخية المرموقة ف الوسط الجهادي، أو

وسليمان العلوان، وهان ،وأبو بصير الطرطوس ،وأبو قتادة الفلسطين ،المؤثرة عليه (من أمثال أبو محمد المقدس

السباع، فضلا عن زعيم تنظيم القاعدة، أيمن الظواهري) أصدرت بياناتٍ متعددة، تُحذر من غلو تنظيم الدولة الإسلامية،

وتساهله ف التفير وسفك الدماء، وعدم شرعية إعلانه الدولة ثم الخلافة.

4-وف مقابل خلو تنظيم الدولة الإسلامية من شخصيات شرعية معتبرة، تتصدر السلّم القيادي لهذا التنظيم شخصيات



عسرية، معظمهم كانوا ضباطاً ف الجيش العراق البعث زمن صدام حسين، (مثل حج بر، وأبو مسلم التركمان، وأبو

عبد الرحمن البيلاوي، وأبو أحمد العلوان، وأبو مهند السويداوي، ومحمد الندى الجبوري، وسواهم).

فوجود مثل هذه الأسماء عل رأس تنظيم الدولة الإسلامية، من دون أن يون لها أي سابقة، أو تاريخ ف العمل الجهادي،

تراتبية التنظيم والولاء، تبرر قيادتهم تنظيماً، يقع ف ف أو "ثقافة جهادية"، أو تطور منطق ومن دون أي مخزون شرع

أقص يمين السلفية الجهادية، هو أمر يثير أسئلة مشروعة عن الدوافع المحركة لهذه القيادات، وطبيعة هذا التنظيم وظروف

تونه، وعن مدى وجود "بنية نظرية صلبة" لدى هذه القيادات تُمثل محركاً رئيسياً للقيام بهذا "المشروع الجهادي".

يمن اعتبار ما سبق بعضاً من مناطق التمايز والاختلاف بين تنظيم الدولة الإسلامية وما ألفه الدارسون، عل امتداد أكثر

م خطابه الشرعأسباب نشوء هذا التنظيم، ونقي للسلفية الجهادية. لذلك، حين نبحث ف من ثلاثة عقود، من تنظيماتٍ تنتم

وسلوكه السياس والعسري، يجب أن نأخذ هذه التباينات بعين الاعتبار.

ويبق السؤال: كيف استطاع تنظيم الدولة الإسلامية امتلاك كل هذه القوة العسرية، والامتداد الجغراف، وتوفير هذا الم

من التمويل والتسليح، والقدرة العالية عل التعبئة والحشد ف مواقع التواصل الاجتماع ومقاطع اليوتيوب والأفلام

التوثيقية؟ وقبل ذلك كله، كيف استطاع كسب آلاف الأنصار والمقاتلين، مع وجود هذا الم من التوحش والشغف بالقتل،

وعل الرغم من انتقاد واتهام جميع الشخصيات الشرعية المعتبرة للحالة الجهادية لهذا التنظيم؟ خصوصاً إذا ما قورن ذلك

كله بالإمانات المتواضعة للتنظيمات الجهادية الأخرى ف الساحة السورية والعراقية.

 

 

العرب الجديد

المصادر:


