
كم هو عجيب ومؤسف ما يتعامل به الثير من الناس ف حواراتهم وخلافاتهم وأحامهم عل الآخرين، من ابتعادهم عن

العدل والإنصاف، ووقوعهم ف الظلم والإجحاف..

فما هو سبب ذلك وما علاجه؟

 

1ـ العلم أساس كل فضيلة، ومنبع كل خصلة حميدة، فلما ازداد الإنسان علماً نقصت المصائب والمشلات الت قد يقع

فيها، ونقصت المداخل والحيل الت يستطيع الشيطان من خلالها أن يفسد عل المؤمن عبادته..

فالذي يقنط من رحمة اله، ينقصه العلم بسعة رحمة اله وفضله وكرمه.. والذي يعجب ويفخر بعمله، ينقصه العلم بضعفه

وتقصيره، وينقصه العلم بعظيم حق اله عليه..

والذي يفّر المسلمين ويستحل دماءهم، ينقصه العلم بأحام الدين.. والذي يضيع وقته فيما لانفع فيه أو فيما هو قليل

الأهمية، ينقصه العلم بالأولويات..

وهذا كلما تعلم الإنسان أكثر استطاع أن يعمل ما هو أفضل، وابتعد عن كثير من الأخطاء والمصائب..

بين إنصاف العلم وإجحاف الجهل
اتب : عمر عبد المجيد البيانونال

التاريخ : 13 ديسمبر 2013 م

المشاهدات : 7279



فليس هناك ما يعظم نفعه عل الفرد والمجتمع مثل العلم، وليس هناك ما يعظم ضرره وفساده مثل الجهل..

فثير من المشاكل أهم أسبابها الجهل، وحلولها لا تون إلا بالعلم.

2- إن من يريد أن يتعلم العلم عل أصوله الصحيحة ويون منصفاً متزناً، عليه أن يأخذ العلم عن أهله الموثوقين، وينوِع

مصادره، ويثر من الذين يستفيد منهم ويأخذ عنهم..

فلما ازدادت معرفة الإنسان، اتسع صدره لما يسوغ فيه الخلاف، وزاد احترامه للأطراف الأخرى.

ومن قَل علمه كثُر اعتراضه فيما لا ينبغ الاعتراض عليه.

فليس كل نقدٍ سببه: العلم، فم من نقدٍ لم يأتِ إلا من الجهل وضيق الفهم.. فزيادةُ العلم مع سلامة القَصدِ يحلّقَانِ

بصاحبهما إل سماء الإنصاف، والجهل واتباعُ الهوى يهويانِ بصاحبهما إل هوة الإجحاف..

3ـ والجهل خير من علم مقترنٍ بالهوى والبغ.. قال تعال: (وما اخْتَلَف الَّذِين اوتُوا التَاب الا من بعدِ ما جاءهم العلْم بغْياً

،(منَهيب

فبين اله سبب اختلافهم بقوله: (بغْياً بينَهم). وهذا العلم حين يقترن بالظلم والبغ يون وبالا عل صاحبه..

منَهيب قْضكَ يبنَّ را لْمالْع مهاءج َّتا اخْتَلَفُوا حاتِ فَمِبالطَّي نم مزَقْنَاهردْقٍ وص اوبم يلائرسا ننَا باولَقَدْ بوقال سبحانه: (و

يوم الْقيامة فيما كانُوا فيه يخْتَلفُونَ)..

4ـ كم هو مؤسف أن يجد بعض الناس متعتهم ف إخراج الثير من المسلمين من أهل السنة، وتضليلهم وتبديعهم، ويريدون

تضييق دائرة الإسلام البيرة وحصرها ف مذهبهم فقط، فالدين العظيم الذي جعله اله رحمة للعالمين، يجعلونه عل الناس

نقمة وعذاباً..

وكأنهم يقصرون أبواب الجنة عل أنفسهم ولا يريدون لها أن لا تون لغيرهم!

فهل مصيبة هؤلاء: الجهل؟ أم ضيق العقل والنظر؟ أم اتباع الهوى؟ أم الأنانية وعدم حب الخير للآخرين؟ أم ه مزيج من

ذلك كله؟

5ـ شتان بين من يحاور وهو يريد الوصول إل الحق، وبين من يريد أن يثبت ويبرهن أن الطرف الآخر عل ضلال، فتراه إذا

..كلامه بعد أن كان منحرفاً وضالا رِن له أنه الآن قد غيبه ويبيِّعه ويؤنتراجع الآخر عن خطئه لا يزال يقر

وكان الأحرى به أن يساعده عل قبول الحق باحترامه لأنه تراجع عن خطئه، وليس بأن يحول بينه وبين قبوله للحق بتقريعه

وتأنيبه!

6ـ إذا حاور أحداً ولم يقتنع بلامه، اتهمه بأنه لا يريد الرجوع إل الحق وسرد له الأدلة عل أهمية الرجوع إل الحق! ومن

قال له أنه قد اقتنع بلامه ولنه لا يريد الأخذ به!

فقد تون حجته غير مقنعة، وقد يون عنده من الأدلة ما ينقض به كلامه..

7ـ يختلف معه ف الرأي فيقول له بلهجة حادة: اتق اله! وكأنه لم يختلف معه إلا لنقص ف التقوى عنده..

الحث عل التقوى مطلوب ومحمود، لن عندما يأت بسياق يفهم منه اتهام الآخر، فاتهام الآخر لا يمن أن يون محموداً..

8ـ المواقف الت تستفز الإنسان لها فوائد كثيرة، فه تدرب عل الصبر، وتشحذ العزيمة، وتثير الذهن، فيأت بالأفار

والمعان الت لم تن لتخطر له لولا هذا الموقف..

وكم من أعمالٍ علمية عظيمة الفوائد، كان سببها: التدافع والاختلاف ف المواقف والأفار.. أو وجود أعداء يريدون الإساءة،

مما أدى بثير من الناس إل ردة فعل معاكسة دعتهم إل الانتصار للحق.

فمن العقل والحمة أن يتعامل الإنسان مع من يختلف معه، ولا يقتصر عل من يوافقه..

فالذي لا يتعامل إلا مع من يوافقه، سيخسر الثير من الفوائد، ولن تتاح له الفرصة ليون أكثر نضجاً وعقلا واتزاناً..



9ـ يذمونَ شخصاً، لأنه تغير ولم يعدْ كما كان عليه! وهل التغير لا يون إلا إل الأسوأ؟

أليس هناك تغير إل الأحسن! فما معن أنَّ الحق قديم والرجوع إل الحق خير من التمادي ف الباطل..

ألم يقل الخليفة عمر بن الخطاب رض اله عنه ف مسألة: (تلْكَ علَ ما قَضينَا يومئذٍ، وهذِه علَ ما قَضينَا اليوم).. وهل

يمن للإنسان عندما يزداد علماً وفهماً أن تبق أفاره كما كانت قبل أن يزداد علماً..

أليس للإمام الشافع: المذهب القديم والمذهب الجديد؟

أليس للإمام أحمد أكثر من رواية ف كثير من المسائل؟

ثم بعد كل هذا يأت من يلمز الآخر وينتقصه بحجة أنه تغير!

ولا شك أن الحديث عن التغير ف الظنيات والوسائل، وليس ف القطعيات والمحمات.

ولن من الخلل البير أيضاً أن يحسب أحدهم أن كل مسألة اقتنع بها ه قطعية لا يصح فيها الاختلاف، وأن كل ما نشأ

عليه هو الحق وما سواه هو الضلال..

10ـ الإمام أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم الأنصاري والإمام محمد بن الحسن الشيبان رحمهما اله هما من أكبر تلاميذ الإمام

أب حنيفة رحمه اله، ومع هذا لم يتعصب الصاحبان لقول الإمام أب حنيفة، فثيراً ما يذكر الفقهاء قول الإمام أب حنيفة

ومخالفة الصاحبين له، وقد تون الفتوى ف المذهب عل قولهما..

لقد كانوا يعلمون أنَّ الانتصار للحق هو انتصار للإمام نفسه، وليس الدفاع عن قول الإمام بحق أو بغير حق هو انتصار له..

كم هو الفرق كبير بين هذا الموقف ـ من الإمام ف تقبله للحوار ومن تلاميذه ف نقدهم له ـ وبين موقف بعض الأساتذة الذين

لا يقبلون النقاش من تلاميذهم، وكذلك بعض التلاميذ الذين لا يتقبلون من أحد أن ينتقد أستاذهم..

11ـ بعض الذين ليس لهم معرفة ودراية بحقيقة العلم وعمقه واتساعه إذا ذكرت له قول أحدِ الأئمة الأربعة أو غيرِهم من الأئمة

والعلماء.. يقول لك غاضباً مستنراً: أنا أريد الأخذ بالدليل!

وهل الأئمة الأربعة وغيرهم من العلماء لا يأخذون بالدليل؟

سواء أكان الدليل نصاً أم قياساً عل نص، أو سواء أكان الدليل نقلياً أم عقلياً..

أو يريد بعضهم الأخذَ بفقه السنة، مع أنَّ جميع هؤلاء الأئمة فقهه هو فقه للسنة، فلُّهم من أصول مذهبهم: التاب والسنة

والإجماع والقياس.

لن القرآن والسنة فيهما ما يحتمل أكثر من دلالة، وفيهما العام والخاص، والمطلق والمقيد، وفيهما ما هو ناسخ وما هو

منسوخ، وغير ذلك..

فهل يستطيع أي إنسان أن يميز بين دلالات الألفاظ المختلفة، ويفرق بين الناسخ والمنسوخ.. وهل يستطيع أن يجمع بين

الأدلة إذا تعارضت ف الظاهر.. فل الأئمة يريدون الأخذ بالدليل.

ولن السؤال: هل ثبت الدليل وصح عند هذا الإمام؟

فإذا ثبت وصح، فيف فهم هذا الدليل.. وكيف يون الجمع بينه وبين غيره من الأدلة.

فالخلاف قد يون سببه: ثبوت الدليل أو عدم ثبوته، وقد يون سببه: اختلاف الفهم للدليل.

عن كلام الأئمة ويأخذ بالدليل الذي يراه ويجعل خلاف الناس لفهمه هو خلافاً للدليل، هذا إنما يحذِّر فالذي يريد أن يستغن

الناس من التقليد للأئمة البار ثم يريد منهم أن يونوا مقلدين له!

وليس معن هذا اللام: استنار الاجتهاد من العلماء المتخصصين أهل الاجتهاد، وإنما هو استنار لمن يريد الاجتهاد وهو

لا يملك شيئاً من أداوته..



وصلَّ اله عل سيِدنا محمد وعل آله وصحبه وسلَّم تسليماً كثيراً والحمدُ له ربِ العالمين.

المصادر:


