
العلمانية، سحر أسود كانت أدوات سحرتها، ف البدايات، كلام منمق وشعارات تلهب به القلوب والخيال فتغيب العقول.

أما اليوم فأدواتهم أن يجلسوا ف الصفوف الخلفية يؤججون بعصيهم أحقاد غيرهم، ثم يشرعون ف جمع الفتات من الغنائم

بعد أن تنته المعارك. هذا ما يحدث اليوم ف مصر وف تونس وحت هنا ف الأردن.

 

 

ه، خطر القرن الحادي والعشرين الذي يطل بوجهه القبيح ليشن حربا شرسة ممنهجة عل فرة الدين مدعية أنها تدافع عن

الحرية والمساواة والعدالة الاجتماعية.

إل الحرب مباح كما يقولون. وأول سلاحهم تشويه كل من ينتم ء فل شء فهذه الحرب أي ش أتباعها لا يردعهم ف

الفر الدين مستنيرين بقول جوته، الأديب الألمان، ف كتابه (الشعر والحقيقة) – لا يسعن إلا أن أتذكر هؤلاء المعارضين

الذين إذا ما أرادوا شراَ بأحد فإنهم يشوهونه أولا، ثم يحولونه ال وحش تجب محاربته ‐.

فما ه العلمانية؟

ه كلمة تعن بالأساس اللادينية أو الدنيوية لن هذه الترجمة تم استبدالها يمصطلح آخر أخف وطأة عل الناس وهو

العلمانية Secularism لتجنب نفورهم منها لما للدين من قدسية ف نفوسهم.

والعلمانية، كمفهوم، ه دعوة لعزل الدين عن الدولة وعن حياة المجتمع باعتباره يمثل العلاقة الخاصة بين الإنسان وبين

ربه، بمعن آخر «أعط ما لقيصر لقيصر وما له له».

لن ماذا يعن اقتصار الدين عل الحياة الخاصة للفرد دون الدولة والجماعة؟

إن اقتصار الدين عل الحياة الخاصة للإنسان يعن بالضرورة تقزيم دور الدين ومن ثم تهميشه، مما ينتج عنه أن يتمادى

الإنسان، تدريجيا، ف تقدير ذاته ومانته ال الحد الذي يجعله يحتل مانة اله ويصبح هو الوثن الجديد، وقد لخص نيتشة،

الفيلسوف والشاعر الألمان، هذه النتيجة بقوله: (وكأن الإله قد مات وأن الإنسان الأعل ينبغ أن يحل محله).

العلمانية شعار ظاهره الرحمة باطنه العذاب
الاتب : شاهناز أبو حجلة

التاريخ : 28 سبتمبر 2013 م

المشاهدات : 8818



وهذا تصبح سلوكيات الإنسان تتسم بالإلحاد وإن كان لا يؤمن بالإلحاد وظهور من يسمونه (المسلم العلمان) الذي ترك

عبادة اله ليستبدلها بعبادة آلهة جديدة ه : السلطة والشهرة والثراء والجنس والجمال.

إن الإيمان باله (حاجة وضرورة)، فهو، كما وصفه الشيخ نديم الجسر ف كتابه (قصة الإيمان بين الفلسفة والعلم والقرآن)،

أس الفضائل، ولجام الرذائل، وقوام الضمائر، وسند العزائم ف الشدائد، ....، وعماد الرض والقناعة بالحظوظ، ...،

والعروة الوثق بين الإنسانية ومثلها الريمة.

إن الضمير لا يغن عن الإيمان، لأن مارم الأخلاق الت تراضينا عليها للتوفيق بين غرائزنا وبين حاجات المجتمع، لا بد لها،

عند اعتلاج الشهوات أن تعتمد عل الإيمان.

وانقياد الناس لمارم الأخلاق، إنما يعود ال الوازع الدين وقوة القانون ودفع المجتمع. فإذا كان الإنسان قادرا عل التحايل

عل القانون وعل خداع المجتمع، فإنه يعلم أن اله يراه ف كل حالته بل إنه سبحانه وتعال مطلع عل خبايا نفسه لذا فإن

الخشية من اله والتزام أوامره واجتناب نواهيه ه الدعامة الوحيدة لتمسه بمارم الأخلاق.

حاجتنا إل الإيمان باله تقتض بالضرورة حاجتنا للدين الذي يحمل رسائل اله إلينا والت من خلالها نفهم من نحن ومن

أين أتينا، وإل أين نذهب ولماذا وجدنا؟.

بالدين فقط ندرك سر قوتنا وضعفنا، وأسرار سعادتنا وشقاءنا، ومصدر قوتنا وعجزنا. ثم من هو المؤهل لتعريف مارم

الأخلاق بما يحقق سلامة أجسادنا، وسلامة عقولنا، وسلامة إنسانيتنا وسلامة مجتمعاتنا؟

إن كل من تفتنه علمانية الغرب ويظن أنها ه سبب قوته وتقدمه وبأنه هو النموذج الذي عل البشرية أن تقتدي به،

فليستمعوا إل جلبرت سيسترتون ف حمه عل الحداثة (العلمانية) ف كتابه Heretics حيث كتب: (الحداثة إذا ما وصل

المرء بتفيره إل ما ستون عليه نهايتها، فإنه سيراها تقوده ال الجنون بعينه.

ولن هذا لن يقع بسرعة، فالمجتمع الذي أصابه الإلحاد سيستفيد لفترة من القيم المتوارثة والسلوكيات الت تمرس الإنسان

عليها،...

ولن سرعان ما ينته هذا الرصيد. فسرعان ما يبدأ البشر ف البحث عن اللذة ومحاولة الحصول عل كل ما يمن من

ملذات الحياة ف عمره المحدود، ويتزايد بالطبع إهمالهم للصالح العام وللعائلة).

هذه ه العقلية الحاكمة اليوم ف الغرب، فقد أصبح الإعلاء من شأن الغرق ف الملذات وإعطاء الأولوية لمتع الدنيا كأنه

الديانة غير الرسمية للدولة.

إن فصل الدين عن الدولة يعن أن تنظيم المجتمعات وحمها لا يستند عل مرجعية محددة واحدة ف وضع التشريعات

وسن القوانين، وإنما يستند عل عدد لا حصر له من الأفار والآراء والتحليلات يحملها ويتبناها البشر عل اختلاف أصنافهم

وأنواعهم وبيئاتهم والت لا يمن أن تون حيادية بالإطلاق، ولا بعيدة عن التعصب لمن يتبناها، ولا بعيدة عن أن تتنازعها

الأهواء والمصالح الت قد تتضارب وتتصارع ف صور تصل ال حد البشاعة.

وأما استبعاد المرجعية الدينية بالتحديد فيعن أن الذي يشرع ويسن القوانين هو العقل البشري والذي يتصف بالقصور لأنه

غير قادر عل رؤية الغيب أومعرفته، كما أنه ليس خبيرا بالإنسان كصنعة تحتاج لصيانتها والحفاظ عليها، جسدا وروحا،

التحليل وفقا للمعطيات والتجارب الت فهو يضع القوانين اعتمادا عل قواعد محددة لا يعلمها الا صانعها. وبالتال إل

عاشها أجداده ويعيشها هو، وهذا يعن أن القوانين توضع وتعدل وفقا للتجربة والخطأ.

ولن لماذا ننادي بالمرجعية الدينية الإسلامية؟

أولا لا بد أن أذكر بأن الإسلام قد أعط للناس حرية اختيار الدين الذي يريدون اعتناقه، فقد قال اله تعال ف سورة البقرة



(لا إكراه ف الدين)، وألزم المسلمين باحترام معتقدات الأديان السماوية الأخرى وشعائرهم.

ولنه سبحانه وتعال بين ف ذات الوقت (إن الدين عند اله الإسلام)، فلماذا ذلك؟

شاء اله أن يون الإسلام آخر الديانات السماوية لذا كان لا بد أن يون تاما شاملا صالحا ليون لل البشر ف كل

العصور، صالحا ليون دينا ومنهج حياة ودستورا، مبادؤه قادرة عل استيعاب شؤون البشر ف الحياة الدنيا والحياة

الآخرة.

ولأن الإسلام تام شامل فهو كل لا يتجزأ لا يقبل من المسلم ازدواج الشخصية، فالمسلم حت يون مؤمنا لا بد أن يون

الإسلام مرجعيته ف حياته وألا يقبل أن تحمه سواه من المناهج البشرية.

العلمانية شعار ظاهره الرحمة ولن باطنه العذاب.

السبيل

المصادر:


