
لقد انتشر الظلم بين الناس حت وصل إل قمته ف أيامنا هذه. فلقد كانت حايات الظلم تح عن الأبناء يعقون آباءهم،

ودارت الأيام ومرت السنون والقافلة مازالت تجري وركابها عل ظلمهم نيام واقتربت الساعة وامتلأت الأرض جورا وظلما.

 

حت بدأنا نسمع بحايات الظلم تح عن الآباء والأمهات يظلمون أغصان شجرة هم جذور رحمتها، واله تعال يقول:

﴿يوصيم اله ف اولادِكم﴾ النساء:11، ﴿والَّذِين هم لامانَاتهِم وعهدِهم راعونَ﴾ المؤمنون:8، وعنه ‐صل اله عليه وسلم‐

: {اعدلوا بين أولادكم} رواه البخاري ومسلم، وف رواية أخرى {اتقوا اله واعدلوا بين أولادكم}.

فإن كان هذا حالهم وهم يشاهدون أجسام الموت تحمل إل القبور كل يوم فيف يون حالهم لو لم ين هناك موت،

فسبحان الذي جعل الموت حق.

فالإنسان بالضمير يحاسب نفسه ياصاح..!!!، فإن مات الضمير ف صدره فإنه يبق أعجاز ثعبان مسمومه، كيفما تقربه

يلسعك.

لقد ذكر البيهق من حديث أب أحمد بن عدي، حدثنا القاسم ابن مهدي، حدثنا يعقوب بن كاسب، حدثنا عبد اله بن معاذ،

له، فقبله، وأجلسه ف ه عليه وسلم‐ فجاء بنال صل‐ عن معمر، عن الزهري، عن أنس: أن رجلا كان جالسا مع النب

حجره، ثم جاءت بنية له، فأخذها فأجلسها إل جنبه، فقال النب ‐صل اله عليه وسلم‐ : {فما عدلت بينهما..!}.

وقال بعض أهل العلم:

إن اله سبحانه يسأل الوالد عن ولده يوم القيامة قبل أن يسأل الولد عن والده، فإنه كما أن للأب عل ابنه حقا، فإن للإبن

عل أبيه حق.

وأن رجلا جاء إل عمر ابن الخطاب ‐رض اله عنه‐، يشو سوء معاملة ابنه له، فأمر عمر أن يؤت بالإبن، فجء به، قال

وظلمت شجرة الرحمة أغصانها
الاتب : محمد حايك

التاريخ : 16 أغسطس 2013 م

المشاهدات : 12614



له: إن أباك يشو سوء معاملتك له وقسوتك عليه، فقال له: يا أمير المؤمنين ألا تسأله ماذا فعل ب..؟ قال: ماذا فعل بك..؟

فقال الابن: لم يحسن اختيار أم، فاختارها مجوسية، فنت أعير بها، ولم يحسن تسميت فسمان جعلا (حشرة تدفع القذر

.ولا يرفق ب ان يهملنف ،ولم يحسن تربيت ،ان الصبيان يسخرون من اسمبأنفها) ف

فالتفت عمر بن الخطاب إل الرجل فقال له: "يا هذا لقد عققته قبل أن يعقك وأسأت إليه قبل أن يسء إليك".

ونستنتج من حديث عمر هذا أربع نتائج هامة:

§ أولا: عدم الحم لأي إنسان بدون سماع حجة الطرف الثان ف أي مسألة حت ولو كان الشاك هو الأب عل ابنه.

§ ثانيا: إن علاقة الحقوق بين الآباء والأبناء ه علاقة مترابطة متعدية تبدأ وتقدر بسلوك الأب أو الأم نحو الإبن. فما أن

للوالد عل ابنه حقا فإن للإبن عل والده حقا...وهذه الرابطة تقدر بمقاديرها.

§ ثالثا: إن تربية الإنسان لإبنه ليست بالطعام والشراب فقط كما يفهم عامة الناس، فالرزق عل اله سبحانه وتعال، فهذا من

واجب الأب إتجاه إبنه فهو السبب الذي أت به إل الحياة، فالحيوانات تطعم وتسق أولادها الصغار ولا تطلب منهم جزاء ولا

شورا. ولن هناك مسألة هامة ف التربية عند الإنسان تميزه عن باق الحيوانات، فه تربية السلوك والأخلاق والآداب

وتقويم الإبن إل ما يرض اله تعال، فإن لم يقم بها الأب بتاتاً فعند ذلك تسقط حقوقه إلا إذا أراد الإبن من نفسه أن يقوم

بخدمة إنسانية تجاه أباه ليرض بها ربه.

§ رابعاً: وهذه هامة جداً، وه أن عمر لم يشعر الإبن بعقدة الذنب حت لا يزيد مآسيه بعقدٍ تحطمه خلال حياته.

كأن يصب عليه جام غضبه أو يقول له: "لو كان أب حيا لما تصرفت معه بهذا الشل".. بل أراح صدر الإبن وطيب خاطره

الماض الإبن مأس يغلق عل لة وأن تصرفه إتجاه أباه كان صحيحا وذلك حتونفسيته فاعترف له بأن أباه هو المش

فينساها ليستطيع شق طريقه ف الحياة، فالذنب ليس ذنبه بل ذنب أبيه.

تربية أولاده ف ماضيه ويتعلم من أخطاء أبيه فيتجنبها ف ون عمر قد صنع من الإبن رجلا فعلمه أن ينسوبذلك ي

وسا لأعطم عمر معتربية الأولاد. ولو كان ح ف نسالمستقبل. فلقن عمر الإبن والأب ومن يسمع هذه القصة درسا لا ي

بذلك إشارة خضراء للمسلمين خلال العصور ك يسيؤوا التصرف مع أولادهم كما يشاؤون وبدون قيود وأن الأولاد هم عبيد

أرقاء لآبائهم وبدون حقوق.. فيفسد المجتمع.

وسأل رجل الإمام أحمد فقال: إن أب يأمرن أن أطلق زوجت، قال: "لا تـطـلـقـهـا"، قال الرجل: أليس عمر أمر ابنه عبد اله

أن يطلق امرأته فطلقها..؟ فقال الإمام أحمد: "حت يون أبوك مثل عمر". (أي يتحرى وينطق بالعدل والحق ولا يتبع الهوى

ويبغ الظلم ف نفسه). وهذه نظرة ثاقبة بعيدة المدى من الإمام أحمد رحمه اله تعال حت لا تخرب البيوت وتشرد الأولاد

وتفرق الأحباب، فان جواب الإمام مباشرة وبدون سؤال أو إستفسار: "لا تـطـلـقـهـا".

وهنا يوجد أربع ملاحظات وه أن الإمام أحمد رض اله عنه كان جوابه بالنف رغم:

1. أنه لم يسمع حجة الأب ف هذه المسألة لأنها ليس لها أي تأثير عل نتيجة الفتوى.

2. لم يطلب من الابن بأن يأت له بأبيه ليسمع حجته.

3. لم يسأل الابن عن السبب الذي دعا أبوه أن يأمره بطلاق زوجته.

4. قال للابن بما معناه: تسمع كلمة أبيك ف هذه المسألة الخاصة بك ف حالة واحدة إستثنائية فقط وه: "حت يون أبوك

مثل عمر".

ومن منا يون أبوه مثل عمر، فالنتيجة أنه لا يسمع كلام الأب أو الأم ف هذه المسألة الشخصية إطلاقا مهما كانت حجتهم.

فأمر الطلاق هو من خصوصيات الإبن وهو الذي يقدره بمقاديره حت لا يتشرد الأطفال ويؤذى المجتمع.



وقدم شاب لينفذ فيه حم الإعدام، فقيل له ماذا تتمن قبل أن تموت، فقال: أريد أن أودع أم، فأوقفوه حت أحضروا

والدته، فرآها، وب ثم قال لها: يا أم أريد أن أقبلك وأودعك، فاحتضنها ثم قبل خدها، فأخذوه لينفذوا فيه الحم، فقال:

أريد أن أقبل لسان والدت ليون آخر عهدي بها فسمحوا له، فلما وضع فمه عل لسانها أطبق أسنانه عل لسانها فقطع

لسانها، فقيل له:لم فعلت ذلك..؟ فقال: إن هذا اللسان هو السبب ف وقوف هذا الموقف، لينفّذ ف حم الإعدام، فقد كنت

منذ الصغر أتصرف أمامها تصرفات خاطئة ولم توجهن أو تحسن تربيت حت تعلمت ارتاب الجرائم، وصدر عل حم

الإعدام فأحببت أن أعاقبها قبل موت، وأردت أن يعتبر الأمهات فلا تشغلهن عاطفتهن عن حسن تربية أبنائهن وتقويمهن.

وإنما أولادنا بيـننا أكبا *** دنا تمـش عـل الأرض

لو هبت الريح عل بعضهم *** لامتنعت عين من الغمض

وبهذه العاطفة الرقيقة المليئة بالمحبة والحنان يعامل ويرب الآباء والأمهات أبنائهم.

فليس المقصود بالتربية الطعام والشراب فقط كما يفهم من ذلك عامة الناس، فالذئاب تطعم وتسق وتحم وتحن وتعطف

عل أولادها ولا تظلم ولا تفرق بين أحد منهم، ثم تعلمهم سبل مسالك حياتهم لا تطلب منهم لا جزاء ولا شورا، سنة اله

تعال ف خلقه ﴿سنَّةَ اله الَّت قَدْ خَلَت ف عبادِه﴾ غافر:85، ولم يتجرأ عل الخروج عن هذه السنة إلا الإنسان إنه كان

ظلوما جهولا.

فمن الأمهات من نصبت نفسها إلهاً من دون اله تعال فوق أولادها والعياذ باله، فظلمتهم وظلمت نفسها وأساءت إل ما

كرمها اله به عل أولادها وجعلتهم كالرة بين أقدامها تقذف بهم كيف تشاء من أجل إتباع هوى ف نفسها أو ظلم تريده،

فهددتهم بأنها لو ركلتهم بقدمها اليمن فستدخلهم الجنة ولو ركلتهم بقدمها اليسرى فستدخلهم النار فأشركت باله دون أن

تشعر.

ولو كانت أما لما تمنت النار لأي ولد من أولادها حت ولو كان عاقا أو شقيا، بل لتمنت ودعت له بالهداية والصلاح،

فالذئاب تذرف الدموع وتنوح عندما ترى أولادها ف ضائقة الموت..!

ومت أصبحت الأم شبحا لتعذب إبنها ولتؤذيه جسميا أو نفسيا وتستمر عل ذلك لسنين طويلة وه تدري ماتفعل من أجل

هوى ف نفسها أو لعبة تتسل بها، فالإبتعاد عنها فيه خير ورحمة حت ترجع إل رشدها وتتوب إل رب العباد ورب الجنة

والنار.

فالأمور ف الإسلام تقدر بمقاديرها، فلا طاعة لمخلوق ف معصية الخالق، ولا ضرر ولا ضرار، ولا يلف اله نفسا إلا وسعها

﴿واما تُعرِضن عنْهم ابتغَاء رحمة من ربِكَ تَرجوها فَقُل لَهم قَولا ميسورا﴾ الإسراء:28.

ولو كانت أماً بحق لخشيت أن يصيب إبنها بسبب سوء تصرفاتها الهم والغم والحزن فيمرض، بل عل قلوب أقفالها. ولو

أصاب إبنها أذى جسم أو نفس بسبب سوء معاملتها له فه مسؤولة عنه أمام اله تعال وستحاسب عليه، فلقد روى

الإمام مسلم بسنده عن عبد اله بن عمر رض اله عنهما قال: قال رسول ‐صل اله عليه وسلم‐ : {كلم راع وكلم

مسؤول عن رعيته...}.

ا الْغُلامماو﴿ ألم تسمعوا قوله تعال ه بولد عاق أوشقولو كانت هذه الأم صالحة وربت أبنائها تربية صالحة لما ابتلاها ال

فَانَ ابواه مومنَين فَخَشينَا انْ يرهقَهما طُغْيانًا وكفْرا {80} فَاردنَا انْ يبدِلَهما ربهما خَيرا منْه زَكاةً واقْرب رحما {81}﴾

الهف، وقوله تعال عن يحي عليه السلام ﴿وبرا بِوالدَيه ولَم ين جبارا عصيا﴾ مريم:14، وقوله تعال عن عيس عليه

السلام ﴿وبرا بِوالدَت ولَم يجعلْن جبارا شَقيا﴾ مريم:32،



فحاش له أن يظلم الناس ولن الناس كانوا أنفسهم يظلمون.

فمن ترك ابنه من الصغر ولم يتمن رؤيته ويهتم به ويعطف عليه فقد ظلمه...

ومن تمن لابنه الشر أو دعا عليه بأن يصيبه الشر فقد ظلمه...

ومن تمن له البؤس فقد ظلمه...

ومن وجد ابنه ف ضائقة ولم يساعده وهو قادر عل ذلك فقد ظلمه...

ومن سمع أن ابنه مريضا أو ف مأزق ولم يسأل عنه فقد ظلمه...

ومن أساء إل إبنه فقد ظلمه...

ومن منعه حقه فقد ظلمه...

ومن لم يعطف ويشفق عليه فقد ظلمه...

ومن لم يرمه فقد ظلمه...

ومن جعله لعبة بين يديه ليتسل بإزعاجه فقد آذاه ومن آذى إبنه فقد ظلمه...

ومن تلم بالذب عل ابنه ليذله أمام الناس فقد ظلمه...

ومن ساعد إبنه عل النصب والسرقة والذب والاحتيال والنفاق سواء بالسوت أو بالتشجيع فقد ظلمه وظلم نفسه...

ومن لم يؤنب إبنه عندما يسء للناس أو لأخوته وأقربائه فقد ظلمه...

ومن تلم بالنميمة والغيبة والسخرية بين أولاده فقد ظلمهم وظلم نفسه...

ومن كتم الحق وتلم بالباطل وشهد بالزور بين أولاده فقد ظلمهم وظلم نفسه...

ومن فرق بين أولاده فقد ظلمهم...

ومن أشعل نار الفتن بين أولاده فقد ظلمهم وظلم نفسه ظلما كبيرا...

ومن طلب بعد ذلك كله أن يبره إبنه فقد ظلمه...

مالم كيف تحــمــــون..!

فما تـدين تـدان وكما تزرع تحصد، ومن يزرع شوكا لن يحصد عنباً. وهذه حقائق لنفوس مريضة موجودة ف المجتمع

سمعتها ورأيتها وقرأت عنها وليست نسجا من الخيال. قصص تـشيب سامعها قبل المشيب وتنخر عظامه قبل الرميم. ومن

الصعب عل الإنسان أن يتصورها، ولن الحقيقة أنه لل قاعدة شواذ ولقد تشعب الظلم والشواذ ف المجتمع. أما سمعتم

بالأم تحرق رضيعها بسبب بائه وأخرى تغرق طفليها من أجل إرضاء عشيقها، ألم يتلم لنا التاريخ عن وأد البنات..؟ أليس

هذا إفتراس لدماء الأبناء..؟ وما الفرق بين الإفتراس الجسم والإفتراس النفس..؟ الأول ينته بدقائق والثان يدوم مدى

الحياة...

رجـاء لا تظلموا الذئاب فحاشاها أن تفعل ذلك..!. وف آخر الزمان تقرع أجراس الحب للذئاب.

وقد يقال إنها نفوس أباء جاهلة، ولن هناك فرق بين الجاهل وبين مريض نفس ظالم خرج عن غريزته وفطرته الت فطره

اله تعال عليها، وخصوصا عندما توجه سهام الظلم لولد دون ولد أو لأخ دون أخ أو لإنسان دون أخر. فالجاهل لا يفرق

بصب جام جهله بين الناس بسبب جهله، أما الظالم فإنه يفرق بطعنات ظلمه بين إنسان وأخر لإرضاء شهوة ف نفسه

المريضة ﴿انَّما السبِيل علَ الَّذِين يظْلمونَ النَّاس ويبغُونَ ف الارضِ بِغَيرِ الْحق اولَئكَ لَهم عذَاب اليم﴾ الشورى:42.

ولقد دعا نب اله نوح عل قومه لأنهم كفار، وكان يعلم أن ابنه كافر مثل قومه فأصابته الدعوة.

قدَكَ الْحعنَّ واو لها نم ننَّ ابا ِبر فَقَال هبر ى نُوحنَادلم أن ابنه سيهلك مع الغارقين فنادى ربه ﴿والطوفان ع فعندما أت

وانْت احم الْحاكمين﴾ هود:45.



فأتاه الجواب من اله تعال بقوة ﴿قَال يانُوح انَّه لَيس من اهلكَ انَّه عمل غَير صالح فَلا تَسالْن ما لَيس لَكَ بِه علْم انّ اعظُكَ

انْ تَونَ من الْجاهلين﴾ هود:46.

والجواب كان فيه لهجة الزجر، فيف يدْع عل قومه بالهلاك ويعلم أن ابنه من قومه ثم يطلب من اله تعال النجاة لإبنه

فقط.

فاستجيبت دعوته ف الحالة الأول أما طلبه ف الحالة الثانية فلم يستَجب، فخسر ابنه وندم.

فهذا درس لينتبه الإنسان بما يدع به عل ابنه أو حت عل أصدقاء إبنه أو من يعاشرهم. ولقد نه ‐صل اله عليه وسلم‐

الدعاء عل الأولاد بقوله: {لا تدعوا عل أنفسم ولا تدعوا عل أولادكم ولا تدعوا عل أموالم لا توافقوا من اله ساعة فيها

إجابة فيستجيب لم} رواه مسلم. ولقد كنت أعرف أبا رؤوفا عطوفا رحيما عل أولاده أبتل بولد أتعبه ف حياته، فيوما كنت

ف بيت ذلك الأب وهو عل فراش المرض يعان من سرات الموت وبجانبه إبنه يخدمه، فان يقول لذلك الإبن بنبرات

الرحمة والحنان: "يابن لا يمن أن تصيبك شوكة وأنا عل قيد الحياة، ولئن شفان اله تعال فسأرد لك جميل صنعك هذه

بأفضل ما أستطيع عليه".

كلام تقشعر له الأبدان وتذرف له الدموع، فلقد كان الأب يحاول بلماته أن يضء الظلام ف بيته وهو يغادر آخر نبرات

الحياة.

فما كان من الإبن إلا أن هجم عل رجل أبيه ليقبلها وقطرات الأس تنهمر من عينيه ونحيب الباء يسمع من أعماق جوفه

."يا أب سامحن...يا أب وهو يقول: "سامحن

أب لم ينس ابنه وبيته وهو يعان من سرات الموت فجعل اله تعال ف قلب ذلك الإبن رحمة اتجاه أبيه ليخدمه حت أخر

أنفاسه. فرحم اله ذلك الأب وغفر له ولإبنه.

لقد رحل ظل العطف والحنان والرحمة عن ذلك البيت مع رحيل ذلك الأب الحنون. لم انهمرت من عين عبرات المرارة

والأس كلما ذكرته. مات الـرم بعـدهم والعـز والجود وشربت عل فقدهم كاسات حنظل ومر جودي علـيهم عيون بالباء

جودي فما تدري من أي ولد تأتيك الرحمة عندما تحتاجها يا إنسان فن رحيما حنونا عطوفا رؤوفا بأولادك عل حسناتهم

وعلاتهم وإياك وظلم أي منهم.

ولئن ظلمتهم فإن الصالح منهم سيتركك حت لا تصيبه سهام ظلمك، ومن لا يتق الظلم يظلم ﴿وما ظَلَمنَاهم ولَن كانُوا

انْفُسهم يظْلمونَ﴾ النحل:118.

ولقد سئل عالما ف أحد دروسه: ماحم الجلوس مع الأبوين إن كانت مجالسهم مليئة بالسخرية والغيبة والنميمة..؟

فقال: تنصحهم ف أن يبتعدا عن ذلك، فإن لم يقلعا عن هذه العادة فاترك مجالسهم إلا من أجل قضاء حاجتهم، فإن كان

هناك من يقض لهم حاجتهم فابتعد عن مجالسهم ﴿ياايها الَّذِين ءامنُوا لا يسخَر قَوم من قَوم عس انْ يونُوا خَيرا منْهم ولا

تُبي لَم نمانِ ويمدَ الاعب وقالْفُس مالاس سلْقَابِ بِىوا بِالازلا تَنَابو منْفُسوا ازلا تَلْمو ننْها مرخَي ننْ يا سع اءسن نم اءسن

فَاولَئكَ هم الظَّالمونَ﴾ الحجرات:11.

وقال سبحانه وتعال: ﴿ياايها الَّذِين ءامنُوا قُوا انْفُسم واهليم نَارا وقُودها النَّاس والْحجارةُ علَيها ملائةٌ غلاظٌ شدَاد لا

يعصونَ اله ما امرهم ويفْعلُونَ ما يومرونَ﴾ التحريم:6، وقال ‐صل اله عليه وسلم‐ : {لا تصاحب إلا مؤمنا ولا يأكل

طعامك إلا تق} رواه أبو داود والترمذي والحاكم بسند صحيح.

فما بالك بأيدٍ تحوك وألسنةٌ تلوكُ ويون سلوكهم بين بعضهم النفاق والذب والحقد والغيرة والحسد والعداوة والبغضاء، ثم

يتبعونه بنصب المائد والسرقة والنصب، وتون مجالسهم مليئة بالسخرية والاستهتار والإهانة والإنتقاص والتجريح والغيبة

والنميمة والهمز واللمز والقذف والتنابز بالألقاب بين أولادهم وإخوانهم وأقربائهم لتوقد بها نار الفتن وتقطع صلة ما أمر اله



به أن يوصل، وموائدهم مفروشة بلحم من ليس بمجلسهم من الرحم يتلذذون بـنـهـشـهـا بنهم..؟

﴾ينمالظَّال مالْقَو عى مردَ الذِّكعدْ بر بالعقول، ولصوصا تنتظر الغفلة ﴿فَلا تَقْعانوا ذئابا تأكل اللحوم، وثعالبا تمف

الأنعام:68.

وكما بين الشاعر بأن الديار يحن إليها بسبب ساكنها وتره كذلك بسببه:

وما حب الديار شغفن قلب *** ولن حب من سن الديارا

وقال آخر:

واحذر محل السوء لا تنزل به *** وإذا نبا بك منزل فتحول.

وف سورة يوسف عليه السلام أجد بعض النقاط الحساسة أود أن أطرحها.

أنه عندما شعر الإخوة بحب أبيهم يعقوب لأخيهم يوسف عليهما السلام فقد أشعل ذلك نار الحقد والغيرة والحسد ف وه

قلوبهم مما أوقد نار العداوة والبغضاء ف نفوسهم تجاه أخيهم يوسف فرموه ف الجب للتخلص منه للأبد وظناً منهم بأن

قلب أبوهم سيخلوا لهم (وهذه نقطة هامة لينتبه لها الآباء ف معاملتهم للأولاد، فالأولاد حساسون لهذه الناحية). وف نهاية

القصة عندما أت إخوة يوسف لعنده من أجل اليل فَعرفهم ولم يعرفَهم بنفسه ولم يسألهم عن أمه وأبيه بل ست عن الأمر

وترك الأمور تأخذ مجراها، وكذلك لم يهتم بإخوته لأنهم كانوا أشرار معه ف صغره، فهم الذين أساؤوا إليه وقطعوا أرحامهم.

فهناك فرق كبير بين من يظلم الرحم فيقطع صلة ما أمر اله به أن يوصل، وبين من يتجنب ظلم الرحم حت لا يفجع مرة

أخرى فيهلك..!

يننسحالْم ناكَ منَّا نَرا انَهدَنَا محا فَخُذْ ابِيرخًا كا شَيبا نَّ لَها زِيزا الْعهيااوعندما أخذ يوسف أخاه منهم ومن أبيه ﴿قَالُوا ي

{78} قَال معاذَ اله انْ نَاخُذَ الا من وجدْنَا متَاعنَا عنْدَه انَّا اذًا لَظَالمونَ {79}﴾ سورة يوسف.

فأب يوسف أن يرضخ لطلبهم وذلك بسبب إجرامهم عليه ف السابق، رغم علمه بأن أباه يعقوب عليه السلام شيخ كبير وكان

يحبه حبا جما.

ويوسف عليه السلام كان يتصرف بوح من اله تعال وكان يعلم أن أخذ أخيه منهم سوف يسبب أحزان لأبيه ورغم ذلك لم

يتراجع عن موقفه اتجاه أخيه..!

وذلك ليقض اله تعال أمرا كان مفعولا وليبتل يعقوب عليه السلام فيما كان يحبه كما ابتل إبراهيم عليه السلام ف إبنه

إسماعيل، حت تون القلوب خالصة له. والنتيجة أن ابيضت عينا الشيخ البير يعقوب عليه السلام من الحزن عل فقدان

ولديه يوسف وأخيه فلقد كان يحبهما كثيرا.

ه تعالقلوب الأنبياء عليهم السلام فلقد اصطفاها ال فإنه لم ينس ابنه يوسف رغم غيابه كل هذه السنين الطويلة فهذه ه

قَالو منْهع َّلتَوأولادها رغم البعد والفراق ﴿و عقب عل لأنها خير قلوب البشر ولا تتغير مع مرور الزمن ولا تنقلب رأسا عل

نونَ مَت وا اضرونَ حَت َّتح فوسي رتَذْك تَفْتَا ه{84} قَالُوا تَال يمظك ونِ فَهزالْح نم نَاهيع تضيابو فوسي َلع َفسااي

يهخاو فوسي نوا مسسوا فَتَحباذْه نابونَ {86} يلَما لا تَعم هال نم لَمعاو هال َلا نزحو ّثو بْشا انَّما {85} قَال ينالالْه

ولا تَيىسوا من روح اله انَّه لا ييىس من روح اله الا الْقَوم الْافرونَ﴾ يوسف.

ونرى من الآية الأخيرة أن من واجب الأب أن يسأل عن ابنه بغض النظر عن سبب الفراق والظروف الت حالت بينهما

ليشعر أولاده بعطفه وحنانه اتجاههم.

إليك، فنطقت من خلال غريزتها وقالت: "الصغير حت حبأولادك ا عليه الفؤاد. وسئلت أعرابية : أي فما لا تراه العين يأس



يبر، والغائب حت يرجع، والمريض حت يشف". ومن خرج عن غريزته فهو ظالم.

وف النهاية عندما رأى يوسف أن إخوته حاولوا أن يقنعوه بأن يتركوا أحدهم رهينة عنده ليأخذوا أخاهم المحتجز منه

ويرجعوه إل أبيهم الشيخ البير خشية وشفقة عليه من أن يصيبه الحزن ﴿قَالُوا ياايها الْعزِيز انَّ لَه ابا شَيخًا كبِيرا فَخُذْ

احدَنَا مانَه انَّا نَراكَ من الْمحسنين﴾ يوسف:78.

ولن يوسف أب أن يرضخ لطلبهم. ثم بعد ذلك رجعوا إل يوسف مرة أخرى من بلادهم لطلب أخيهم بقلوب صافية مقهورة

مشفقه عل حال أبيهم وأهلهم وقالوا له بإسلوب الذليل المقهور الراج الفاقد الأمل ﴿ياايها الْعزِيز مسنَا واهلَنَا الضر وجِىنَا

بِبِضاعة مزجاة فَاوفِ لَنَا الْيل وتَصدَّق علَينَا انَّ اله يجزِي الْمتَصدِّقين﴾ يوسف:88.

فعند ذلك شعر يوسف بصدق نواياهم وأنه لا ظلم منهم بعد قولهم هذا، وأحس منهم التغير، فإنهم لم يبقوا عل جهلهم السابق

الذي عهده عليهم، فتراجع عن موقفه وعرفهم بنفسه ﴿قَال هل علمتُم ما فَعلْتُم بِيوسف واخيه اذْ انْتُم جاهلُونَ {89} قَالُوا ائنَّكَ

لانْت يوسف قَال انَا يوسف وهذَا اخ قَدْ من اله علَينَا انَّه من يتَّق ويصبِر فَانَّ اله لا يضيع اجر الْمحسنين {90}﴾ يوسف.

فاعترفوا بخطئهم له بإخلاص واستسلموا لأمر اله تعال بما فضل بعضهم عل بعض ﴿قَالُوا تَاله لَقَدْ ءاثَركَ اله علَينَا وانْ

كنَّا لَخَاطئين﴾ يوسف:91.

والملاحظ من القصة أن علاقة إخوة يوسف مع بعضهم البعض أو مع الناس الآخرين لم تن علاقة عدوانية، بل كانت علاقة

عدوانية مع أخيهم يوسف فقط، ومن أجل سبب واحد فقط وهو حب أبيهم الزائد له مما أدخل الغيرة والحسد ف قلوبهم، ولو

لم ين ذلك السبب موجوداً ف الأصل لما تصرفوا مع أخيهم يوسف بهذا الشل.

وفوق ذلك كله كان مربيهم نب، أي أن أباهم كان يذكرهم باله تعال ويأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنر فلم يونوا

مفسدين ف الأرض ولا سارقين ﴿قَالُوا تَاله لَقَدْ علمتُم ما جِىنَا لنُفْسدَ ف الارضِ وما كنَّا سارِقين﴾ يوسف:73.

الآن لو افترضنا بأن العلاقة كانت عدوانية مع كل فرد من أفراد إخوة يوسف اتجاه الفرد الأخر، بسبب أو بدون سبب، ولا

يوجد رحمة أو مودة فيما بينهم وليس هناك من يقومهم ويدافع عن يوسف، وكانوا مستمرين بجهلهم وسوء معاملتهم وظلمهم

لأخيهم يوسف..! فهل كان يوسف سيتراجع عن موقفه اتجاه إخوته ف آخر القصة..؟

سؤال يحتاج التفير.

فهذا التصرف من يوسف عليه السلام فيه حمة وموعظة لنا وأخبرنا به اله تعال ليس من أجل التسل بل لنتدبره وليون

اتايء هتخْواو فوسي انَ فالعلاقات الأسرية ﴿لَقَدْ ك مثل هذه المواقف الحرجة ف قاعدة لنا نتعلم منها كيف نتصرف ف

للسائلين﴾ يوسف:7 .

والسؤال الذي يطرح نفسه:

كيف يون تصرف يوسف عليه السلام لو لم ين أبوه نبيا وكان يظلمه مع ظلم إخوته له..؟

سؤال يحتاج لجواب؛ فلقد سمعنا بظلم الآباء والأمهات لولد دون ولد يحدث ف زماننا هذا.

ولقد قال طرفة بن العبد ف معلقته:

 

وظلم ذوي القرب أشد مضاضة *** عل المرء من وقع الحسام المهند. 

وعندما ترى أو تسمع إنسانا يعق والديه والعياذ باله فلا تظلمه بالحم عليه مباشرة بل انظر إل المشلة من أصلها فقد

تون بسبب عدم صلاح الأبوين وإساءة أحدهما أو كلاهما ف تربية أولادهم، وقد أشار القرآن إل هذه النقطة بوضوح فقال

تعال: ﴿واما الْجِدَار فَانَ لغُلامين يتيمين ف الْمدِينَة وكانَ تَحتَه كنْز لَهما وكانَ ابوهما صالحا فَاراد ربكَ انْ يبلُغَا اشُدَّهما



ويستَخْرِجا كنْزهما رحمةً من ربِكَ﴾ الهف:82

والآية تدل عل أن صلاح الآباء يؤدي إل حفظ الأبناء وصلاحهم. والصلاح مصدره القلب ولا يعلم بالقلوب إلا علام الغيوب

الذي لا يغيب عن علمه شء لا ف السماء ولا ف الأرض. ولذلك فقد انتبه أمير المؤمنين عمر رض اله عنه لهذه المشلة

فلم يحم للأب حين شا له سوء تصرف ابنه حت أوت بالإبن وسمع حجته ـ وهذا من الحق والعدل ـ وبعد أن سمع ماعند

الإبن فلم يوبخه كما يفعل أكثر الناس لو كانوا بذلك الموقف.

لأن الناس تتخذ قرارها من انعاسات عواطفها وأحاسيسها اتجاه الأب أو الأم وخصوصا إذا استخدم الأبوين سلاح الباء

والدموع.

ولن عمر استخدم عقله ووجه كلامه إل مصدر المشلة وه الأب وقال له: "يا هذا لقد عققته قبل أن يعقك وأسأت إليه

قبل أن يسء إليك".

أي أهملته قبل أن يهملك، وظلمته قبل أن يظلمك، ولم تحترم حقوقه فلم يحترم حقوقك، ولقد أهنته فلماذا تطلب منه أن

يرمك، فلا تلومن إلا نفسك فهذا ما جنته يداك. وبهذا يون عمر قد انتبه لمشلة عقوق الآباء للأبناء منذ 14 قرن، ولقد برأنا

الآباء والأمهات من تلك المشلة ف وقتنا الحاضر وحملناها عل أكتاف الأبناء فظلمناهم بما لم تسب أيديهم. لقد روي أن

معاوية بن أب سفيان غضب يوما عل ابنه يزيد، فأرسل إل الأحنف بن قيس ليسأله عن رأيه ف الأبناء، فأتاه الجواب: هم

ثمار قلوبنا، وعماد ظهورنا، ونحن لهم أرض ذليلة وسماء ظليلة، فإن طلبوا فأعطهم، وإن غضبوا فأرضهم، فإنهم يمنحونك

ودهم ويحبونك ولا تن عليهم ثقيلا فيملوا حياتك ويتمنوا وفاتك.

وقد علق الشيخ عبد الوهاب مطاوع عل قول الأحنف بن قيس فقال: وأبوك أيها الشاب إن لم ين لك أرضا ذليلة ولا سماء

ء يستحق الحب، ولا أقول البر به، لأن البر به بمعنظليلة بل كان شجرة جرداء بالنسبة لك لا ظل لها ولا ثمر، فبأي ش

حسن المصاحبة إذا احتاج إليك ذات يوم واجب أخلاق ودين تؤديه رعاية لربك واحتراما لنفسك أنت وليس لأي شء

آخر.

ولولا حذري من الإطالة لأسهبت بالشرح ف هذا الموضوع لأهميته فهو ليس دعوة لعقوق الوالدين بل لبناء خلية الأسرة

والمجتمع، فوراء كل أمة عظيمة تربية سليمة.

لة، فلا يصلح العطار ما أفسد الدهر، بل الأوليركم لمعالجة نتائج المشم وتففيا أيها العلماء والدعاة لا تعطوا كل انتباه

أن تركزوا تفيركم وانتباهم عل معالجة أصل المشلة وجذورها.

ورحم اله أحمد شوق حين قال:

رضع الأخـلاق من ألبانها *** إن للأخلاق وقعا ف الصغر

المصادر:


