
:المعنون ثورة سلمية محمية قبل أربعة شهور ما يل مقال مما قلته ف

{.... ولا بد ل من الرد عل شبهة أثارها الدكتور البوط وهو يحاول حماية النظام حت من مجرد المظاهرات السلمية

المطالبة بالحرية، وه ادعاؤه أنها مع باق أشال العصيان المدن خروج عل حاكم لم يجاهر بالفر البواح الذي عندنا فيه

من اله برهان.

 

صحيح ما يقوله من أنه لا يجوز الخروج عل الإمام أي الحاكم أو السلطان ما لم يستعلن بالفر الذي لا تأويل له ولا شك

السلطان أو الإمام ف ن الخروج المقصود بالتحريم هو التمرد والثورة المسلحة، حيث لا ترد عبارة الخروج علفيه، ل

كتب التراث ولم يوصف بها فعل إلا حمل السلاح والثورة العنيفة عل الحاكم، وكان الأمر بديهياً للمسلمين القدام لدرجة

أن معجماً موسوعياً مثل لسان العرب لم يفصل ف شرح معن الخروج عل السلطان رغم أنه خصص حوال ألف كلمة

جن معجم اللغة العربية المعاصرة يقول: {خرومشتقاتها، ومثله القاموس المحيط ومختار الصحاح، ل جخَر لتبيين معان

عل الحاكم : تمرد وثار عليه ونبذ طاعته  ‐ خرج عليه: برز لقتاله}.

،النضال من أجل التغيير السياس والمظاهرات السلمية ف ن الناس يعرفون أسلوب اللاعنف والعصيان المدنإذ لم ي

إنما كان خروج المسلمين عل حامهم دائماً مسلحاً، وهجومياً مبادراً ف كل مرة، وكان دائماً يبدأ بنزع الاعتراف بشرعية

الحاكم بتأويل فقه أو غيره، وينطلق محاولا الإطاحة به بقوة السلاح. هذا هو الخروج عل الحاكم أو السلطان أو الإمام،

ولن يصعب عل أي منم أن يبحث من خلال الغوغل أو غيره ليستعرض ما قيل عن أمثلة الخروج ف تاريخنا، ليتأكد من

أن المقصود به كان دائماً الخروج الهجوم المسلح المبادر، وحت حديث رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ يؤكد هذا

المعن للخروج عل السلطان أو عل الأمة فقد روى مسلم ف صحيحه عن عن ابِ هريرةَ، عن النَّبِ صل اله عليه وسلم

وا ،ةبصعل بغْضي ،ةيمع ةاير تتَح قَاتَل نمةً. ويلاهيتَةً جم اتم ،اتةَ، فَماعمالْج قفَارو ،ةالطَّاع نم جخَر نم» :قَال نَّها

يدْعو إلَ عصبة، او ينْصر عصبةً، فَقُتل، فَقتْلَةٌ جاهليةً. ومن خَرج علَ امت، يضرِب برها وفَاجِرها. ولا يتَحاش من مومنها،

مت تون الثورة عل الحاكم خروجاً محرماً؟
الاتب : محمد كمال الشريف

التاريخ : 30 مارس 2013 م

المشاهدات : 9836



.«نْهم تلَسو ّنم سفَلَي ،دَههدٍ عهذِي عل في لاو

وف رواية لنفس الحديث ف مسند أحمد عن أب هريرة قال: سمعت رسول اله ‐صل اله عليه وسلّم‐ يقول: «من فارق

الجماعة وخرج من الطاعة فمات فميتته جاهلية، ومن خرج عل أمت بسيفه يضرب برها وفاجرها، لا يحاش مؤمناً لايمانه

ولا يف لذي عهد بعهده فليس من أمت، ومن قتل تحت راية عمية يغضب للعصبية، أو يقاتل للعصبية، أو يدعو إل العصبية

فقتلة جاهلية».

نونَ. فَمرْتُنرِفُونَ وفَتَع .اءرما ملَيع لمتَعسي ه عليه وسلم‐ أنه قال: «إنَّهال صل‐ صحيحه عن النب كما روى مسلم ف 

كرِه فَقَدْ برِىء. ومن انْر فَقَدْ سلم. ولن من رض وتَابع» قَالُوا: يا رسول اله الا نُقَاتلُهم؟ قَال: «لا،  ما صلَّوا» وف مسند

أحمد قال رسول اله صل اله عليه وسلّم: «يون عليم أمراء تطمئن إليهم القلوب، وتلين لهم الجلود، ثم يون عليم أمراء

تشمئز منهم القلوب، وتقشعر منهم الجلود، فقال رجل: أنقاتلهم يا رسول اله؟ قال: لا، ما أقاموا الصلاة».

عمالس َلنَا ععاينْ بنَا، الَيخَذَ عا ايمانَ فَف .نَاهعايفَب هال ولسانَا رعد :تِ قَالامالص نةَ بادبصحيحه عن ع وروى مسلم ف 

والطَّاعة، ف منْشَطنَا ومرهنَا، وعسرِنَا ويسرِنَا، واثَرة علَينَا.

وانْ لا نُنَازِعَ الامر اهلَه. قَال: «إلا انْ تَروا كفْراً بواحاً عنْدَكم من اله فيه برهانٌ». والمقصود بالأمر الذي علينا أن لا ننازع

أهله عليه هو الحم .. وف رواية أحمد ف مسنده للحديث نفسه: «بايعنا رسول اله صل اله عليه وسلّم عل السمع

والطاعة ف العسر واليسر والمنشط والمره ولا ننازع الأمر أهله، نقول بالحق حيثما كنا، لا نخاف ف اله لومة لائم، ‐ قال

سفيان زاد بعض الناس‐ ما لم تروا كفراً بواحاً». وسفيان هذا هو راوي الحديث عن جده عبادة.

  نعم الخروج عل الحاكم المسلم بالسلاح لا يجوز إلا أن يظْهِر هذا الحاكم الفر الصريح الذي لا يختلف فيه المسلمون، لن

الطاعة الواجبة للحاكم بالمقابل ليست طاعة مطلقة وعمياء، فالأحاديث واضحة أنه لا طاعة إلا ف معروف، وأن العصيان

فريضة إن أمر الحاكم مسلماً كان أو غير مسلم بمعصية.

ومن جهة أخرى فإن  إنار المنر ف الإسلام واجب عل كل مسلم، كل بحسب استطاعته وسلطته، فالذي له سلطة وحق

الأمر  ف مجال من المجالات، عليه أن يغير المنر بيده فيما له فيه سلطان، والذي يستطيع تغيير المنر بلسانه، أي

باللمة، سواء كانت متوبة، أومرسومة، أو هتافاً ف مظاهرة سلمية، أو من خلال الفن التمثيل، أو الغناء، أو أي وسيلة من

وسائل التعبير باللسان، أو بما يقوم مقامه كالإنترنت، فعليه ذلك، إلا إن خش عل نفسه أو أهله أو ماله أو عرضه من الأذى،

عندها يون له الخيار: إن شاء أنر المنر وتحمل الأذى، فان مجاهداً، وإن قتل فهو سيد الشهداء، وإن شاء صبر وصمت

وأنر بقلبه، وذلك أضعف الإيمان، بينما هو ينتظر الفرصة المواتية لينر المنر بلسانه.

قال ‐صل اله عليه وسلم‐ فيما رواه مسلم ف صحيحه: «من راى منْم منْرا فَلْيغَيِره بِيدِه. فَانْ لَم يستَطع فَبِلسانه. فَانْ

لَم يستَطع فَبِقَلْبِه. وذلكَ اضعف الايمانِ».

وروى أحمد ف مسنده  عن النب صل اله عليه وسلّم أنه قال: «إذا رأيت أمت لا يقولون للظالم منهم أنت الظالم فقد تُۇدِعَ

منهم».

وف رواية ثانية عند أحمد: «إذا رأيت أمت تهاب الظالم أن تقول له: أنت ظالم، فقد تودع منهم».

عل تقع تحت سلطتنا، وبلساننا فيما عدا ذلك إلا أن نخش المجالات الت ر بيدنا فنحن مأمورون بتغيير المن            

أنفسنا فبالقلب وحده، وهذا ينطبق عل المنر أياً كان الواقع فيه حاكماً أو محوماً، أميراً أو مأموراً..

هذا وإن كان ف قوانين الأرض للسلطان حصانة من الملاحقة القضائية ما دام عل كرس الحم، فإن الإسلام لا يعطيه أية

حصانة، ويوجب عل الرعية أن تقوِمه، لن دون استخدام العنف، وذلك بأن تنصحه، فإن لم يستجب تنتقده عل رؤوس

الأشهاد، فإن لم يستجب تضغط عليه بالطرق السلمية الت ابترتها البشرية من مظاهرات وملصقات وإضرابات وغير ذلك،



فإن لم يستجب وكانت أغلبية الأمة تطالبه بالتغيير دون فائدة، تون المطالبة بعزله وتولية غيره، لن دون عنف..

وف سبيل الضغط عليه ك يستقيم ويرفع ظلمه عن المظلومين لا بد من عصيانه، لأنه بالتأكيد سيأمر الناس أن لا يتظاهروا

وأن لا يضربوا، فإن هم أطاعوه، يونون قد قصروا ف تغيير المنر وإناره، ويونون قد أطاعوه ف معصية ومنر،

والرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ يقول فيما رواه مسلم ف صحيحه: «لا طَاعةَ ف معصية اله. إنَّما الطَّاعةُ ف الْمعروفِ».

وقال فيما رواه أحمد ف مسنده: «لا طاعة لمخلوق ف معصية اله عز وجل». والرواية المشهورة لهذا الحديث ه: "لا

."قالْخَال ةيصعم خْلُوقٍ فمةَ لطَاع

والأمر بالمعروف والنه عن المنر عبادة، وقربة إل اله، وواجب عل المؤمن قدر استطاعته وعلمه ف جميع أحواله

حاكماً كان أو محوماً، يقول تعال ف آل عمران: {كنتُم خَير امة اخْرِجت للنَّاسِ تَامرونَ بِالْمعروفِ وتَنْهونَ عن الْمنرِ

وتُومنُونَ بِاله ولَو آمن اهل الْتَابِ لَانَ خَيراً لَّهم منْهم الْمومنُونَ واكثَرهم الْفَاسقُونَ[110]}، ويقول ف سورة الحج عن

المؤمنين إن صارت لهم دولتهم ومن اله لهم ف الأرض: {الَّذِين ان منَّاهم ف ارضِ اقَاموا الصَةَ وآتَۇا الزكاةَ وامروا

بِالْمعروفِ ونَهوا عن الْمنرِ وله عاقبةُ امورِ[41]}. إذن كل صور الاحتجاج والضغط عل الحاكم إن كان ظالماً أو مقصراً

مشروعة، إن لم تن واجبة ومفروضة كفرض كفاية، شريطة أن نمتنع عن العنف بل أشاله، وإن كانت الأساليب

المستجدة لم تعرفها البشرية ف عصور الإسلام الأول ولم تذكر فيما أمرنا به، فإننا ف الوقت نفسه لم نُنْه عنها ولم تحرم

علينا، والأصل ف الأمور الإباحة إلا ما يثبت تحريمه بنص قطع الثبوت قطع الدلالة، وبالتال لا وجاهة لرأي من يطلب

وت عللو أمروها بالس ء حتأي ش ء عدلوا أم جاروا، وتحرم عليها عصيانهم فكل ش امها فمن الأمة أن تطيع ح

المنر والظلم.

             والخروج المحرم هو الانتفاضة المسلحة المهاجمة والمبادرة للقتال، أما القتال دفاعاً عن النفس والأهل والمال

والعرض فمشروع، ومن يقتل فيه فهو شهيد عند اله، وهو ليس خروجاً عل الحاكم حت لو كان مقاومة لعدوان جنده

ورجال أمنه، فالدفاع عن النفس حق لل إنسان كائن من كان المعتدي عليه، والحاكم ببيعة أو بلا بيعة لا يحل له أن يعتدي

هو أو رجاله عل أموال أو أعراض أو دماء أحد من رعيته، والنظام ف سورية وقبله ف مصر واليمن وليبيا استعان

بالمجرمين لقهر الناس وإخضاعهم، ولو كان عدوان الحاكم عل المحوم تم بوسائل قانونية وبحم قضائ لوجب الطاعة

دون مقاومة عنيفة، بل تون المقاومة السلمية باللسان وغيره كالعصيان المدن، حت رفع الظلم واستعادة الحق، لقد أباح

نم وءبِالس رهالْج هال بحي } :سورة النساء ف ل وسائل التعبير غير العنيفة، قال تعاله للمظلوم أن يفضح الظالم بال

الْقَولِ ا من ظُلم وكانَ اله سميعا عليما (148)}.

 أما مع ما نراه من النظام من بطش غير منضبط لا بقانون ولا بشرع ولا بأخلاق، بطش المجرمين القتلة واللصوص وقطاع

الطرق، فإن لنا الحق ف الدفاع عن أنفسنا بل الوسائل وحت نموت ف سبيله أو نرد العدوان، والمخابرات والشبيحة

والفرقة الرابعة وغيرها لا يتصرفون كما تتصرف الدول الت لتصرفاتها ضوابط مهما كانت هذه الضوابط فيها ثغرات، لن

هؤلاء يحاربون الثورة بوحشية همجية غابت عنها كل معايير الانضباط والتقيد بنظام أو قانون شأن الحومات والدول، وهو

ما من أجله ودرءاً للفتنة وجبت طاعة الحام وإن جاروا، طالما أن الوضع ما يزال وضع سلطة منظمة تتصرف ضمن

قانون معلن حت لو كان قانون طوارئ، فقانون الطوارئ رغم سمعته السيئة يبق قانوناً، لن ما يمارس ف سورية الآن هو

الوحشية والفوض واللانظام المنفلت من أية ضوابط أخلاقية أو قانونية، وهذا يفقد النظام أي حق عل الناس أن يطيعوه

لو أخذ مالهم وضرب ظهرهم، ولهم وقتها أن يقاوموا ظلمه بالوسائل السلمية، كما جاء ف كما عليهم طاعة أميرهم حت

هال اءفَج .نَّا بِشَرنَّا كا هال ولسا ري :صحيحه عن حذيفة بن اليمان أنه قال: {قُلْت الحديث الشريف الذي رواه مسلم ف

بِخَيرٍ. فَنَحن فيه. فَهل من وراء هـذَا الْخَير شَر؟



«منَع» :قَال

قُلْت: هل وراء ذلكَ الشَّرِ خَير؟

قَال: «نَعم» قُلْت: فَهل وراء ذلكَ الْخَيرِ شَر؟

قَال: «نَعم» قُلْت: كيف؟

قَال: «يونُ بعدِي ائمةٌ لا يهتَدُونَ بِهدَاي، ولا يستَنُّونَ بِسنَّت، وسيقُوم فيهِم رِجال قُلُوبهم قُلُوب الشَّياطين ف جثْمانِ إنْسٍ»

قَال قُلْت: كيف اصنَع؟ يا رسول اله انْ ادركت ذلكَ؟

..{.«طعاو عمالُكَ. فَاسذَ مخاكَ. ورظَه رِبنْ ضايرِ. وملال يعتُطو عمتَس» :قَال

الأمر بالطاعة وتحريم العنف هدفه درء الفتنة والفوض والهرج، والخروج بالسلاح محرم من أجل ذلك للمحافظة عل السلم

.الأهل

لن النظام عندنا هو الذي ينشر الفتنة والفوض والهرج، لذا لم يعد النظام نظاماً، بل هو عصابة من المفسدين ف الأرض

لنا الحق ف دفعهم وحماية أنفسنا وأهلنا وأموالنا وأعراضنا، وعلينا أن نتعاون ف ذلك حت لا يستفرد هؤلاء القتلة بأي منا

لضعفه، أي لا ننتظر حت يون العدوان علينا شخصياً، فالأمة كيان واحد يدافع عن نفسه، لنه يتقيد بالضوابط الشرعية

والأخلاقية، فلا يمارس أعمال الانتقام الت يتم فيها الاعتداء عل من لم يمارس العدوان بنفسه ضد الأمة حت لو كان

المعتدي أباه أو أخاه، أي ننتقم إن قدرنا من القاتل نفسه والمغتصب نفسه لا من زوجته أو ابنه أو أخيه أو قريبه، نعم ف

الحروب بين الأمم يمن أخذ الثأر من أي محارب ينتم للعدو حت لو لم ين هو الذي ارتب العدوان فقتل واغتصب

وسلب..

أما ف الصراع بين مونات الأمة الواحدة فلا يمن أن تزر وازرة وزر أخرى، بل تبق المسؤولية فردية، وكل معتدٍ مسؤول

عن عدوانه، يحمل الإثم ويتحمل العقوبة والانتقام وحده، كما هو الحال ف كل الأعمال الإجرامية الت يرتبها الجناة،

فيحملون مسؤولية ما اقترفوه ولا ننتقم من غير الذي اعتدى كما كان حال العرب عندما يأخذون ثأرهم من أبناء عشيرة

القاتل أو أسرته، فهذه عودة إل الجاهلية ستدخل البلاد والعباد ف فتنة عظيمة يفرح لها أعدؤنا وتحقق لهم ما يتمنونه من

تفتيت لبلادنا وأمتنا.

النظام دائماً يدع أن هنالك مؤامرة عل سورية كونية تريد الإطاحة به لصموده وممانعته، ذلك أنه يرى نفسه هو سورية ولا

دفعها إل سورية تهدف إل ا وإسرائيل عليرى معه أحداً غيره من السوريين، والحق أنه بالفعل هنالك مؤامرة من أمري

الحرب الأهلية الطائفية وتدميرها ثم تفتيتها، وعلينا تفويت الفرصة عليهم، لننا عل يقين أن النظام السوري ليس هو

المستهدف بهذه المؤامرة..

ه مؤامرة عل البلد وعل الأمة، وليست عل النظام الذي يحقق لهم ما يريدون بقصد وغير قصد، فيدفع الأمور بالاتجاه

الذي يحبون لها أن تتجه إليه، وهو بغبائه وضيق أفقه وتمسه بماسبه شريك ف هذه المؤامرة، لأنه منذ البداية حاول

تحويل الثورة من عصيان مدن سلم إل ثورة مسلحة طائفية، إنه متآمر عل البلد والأمة وليس أرحم بهما من إسرائيل

وأمريا عندما يتهدد وجوده وماسبه، ألم يقولوا: الأسد أو لا أحد، والأسد أو ندمر البلد؟.

لقد مدح اله المؤمنين بأنهم إذا بغ عليهم أي اعتدي عليهم ظلماً "هم ينتصرون" أي يدفعون الظلم عن أنفسهم وينتصفون

وينتقمون ممن ظلمهم، ولا محاسبة لهم عل ما ارتبوه من انتقام وانتصاف طالما أنهم لم يعتدوا أي لم يونوا هم البادئون

ولم يعتدوا بأكثر مما اعتدي عليهم، ولم ينتقموا ممن لم يعتد عليهم بنفسه أو يشارك ف العدوان عليهم.. قال تعال ف سورة

بحي  نَّها هال َلع هرجفَا لَحصافَا وع نا فَمثْلُهةٌ مىِيس ةىِيس اءزجونَ (39) ورنْتَصي مه ْغالْب مهابصذَا اا الَّذِينالشورى: {و



غُونَ فبيو ونَ النَّاسمظْلي الَّذِين َلع بِيلا السنَّم(41) ا بِيلس نم هِملَيا عكَ مولَئفَا هدَ ظُلْمعب رانْتَص نلَم(40) و ينمالظَّال

ارضِ بِغَيرِ الْحق اولَئكَ لَهم عذَاب اليم (42) ولَمن صبر وغَفَر انَّ ذَلكَ لَمن عزم امورِ (43)}..

وواضح لنا ف هذه الآيات الريمة التشجيع عل المغفرة والعفو مع إباحة الانتصار ف وجه الظلم والبغ، وعدم ذمه، بل

اعتباره مما يمتدح اله به المؤمنين. وابن منظور ف لسان العرب يفسر كلمة انتصر بما يل: {وانْتَصر الرجل اذا امتنع من

ظالـمه. قال الازهري: يون الانْتصار من الظالـم الانْتصاف والانْتقام، وانْتَصر منه: انْتَقَم}.

لن ف جهاد كالذي نحن فيه ف سورية، علينا أن نضبط أنفسنا، ونحتسب قتلانا وجرحانا ومصابينا عند اله، لأنهم إنما

أوذوا ف سبيله، ولا نسع وراء الثأر والانتقام من غير المجرمين الذين اعتدوا علينا، هذا إن لم نستطع الصبر دون الانتصار

لأنفسنا والصبر خير وأحب إل اله وأعظم أثراً ف حسم الصراع لصالحنا.

نعم ندافع حت الموت، لن نصبر بعد ذلك ك لا تتحول الثورة إل ثارات تغلب عليها الطائفية، إلا إن تمنا من الانتقام من

الشخص الذي اعتدى علينا بذاته، لا من أهله أو من عشيرته أو بن طائفته. هذا مادام الصراع قائماً، فإن حسم لصالحنا إن

شاء اله، عفونا كما أمرنا اله، وأجرنا عليه، وتعويضنا ف الدنيا عل الدولة والأمة.

قال رسول اله صل اله عليه وسلم فيما رواه البخاري ومسلم: «من قُتل دونَ ماله فهو شَهيد».

وقال فيما رواه أحمد ف مسنده: «من قتل دون ماله فهو شهيد، ومن قتل دون أهله فهو شهيد، ومن قتل دون دينه فهو

شهيد، ومن قتل دون دمه فهو شهيد».

وروى النسائ ف سننه الصغرى أن رسول اله صل اله عليه وسلم قال: «من قُتل دونَ مظْلَمته فَهو شَهِيدٌ». كما روى

. هولِ السر َلا لجر اءج :ةَ، قَالريره ِبا نصحيحه ع مسلم ف

فَقَال: يا رسول اله! ارايت انْ جاء رجل يرِيدُ اخْذَ مال؟

قَال: «فَلا تُعطه مالَكَ» قَال: ارايت انْ قَاتَلَن؟

قَال: «قَاتلْه» قَال: ارايت انْ قَتَلَن؟

قَال: «فَانْت شَهِيدٌ» قَال: ارايت انْ قَتَلْتُه؟

قَال: «هو ف النَّارِ».

وهذه الأحاديث تثبت شرعية الدفاع عن النفس والمال والعرض بالسلاح وبدونه، وإذا قتل المدافع فهو شهيد، وله أن يقتل

من يريد الاعتداء عليه أو عل عرضه أو عل ماله كائناً من كان، وليس ف ذلك شبهة الخروج المحرم ولا الاقتتال الذي يون

القاتل فيه والمقتول ف النار.

را خَييهدُ فتْنَةٌ الْقَاعونُ فَت ثُم لاا .تَنونُ فَتا سنَّهه عليه وسلم‐ قال: «اال ه ‐صلصحيحه أن رسول ال فقد روى مسلم ف

لَه انَتك نمو .هبِلبِا قلْحفَلْي بِلا انَ لَهك نفَم ،تقَعو وا لَتذَا نَزفَا ،لاا. اهلَيا اعالس نم را خَييهف اشالْما. ويهف اشالْم نم

.«هضربِا قلْحفَلْي ضرا لَه انَتك نمو .هبِغَنَم قلْحفَلْي غَنَم

قَال: فَقَال رجل: يا رسول اله ارايت من لَم ين لَه ابِل ولا غَنَم ولا ارض؟

قَال: «يعمدُ الَ سيفه فَليدُق علَ حدِّه بِحجرٍ. ثُم لْينْج انِ استَطَاعَ النَّجاء. اللَّهم هل بلَّغْت؟ اللَّهم هل بلَّغْت؟ اللَّهم هل بلَّغْت؟»

،هفيبِس لجر نبرفَض ،نتَيىدَى الْفحا وا ،نفَّيدِ الصحا َلا ِب نْطَلَقي َّتح ترِهكنْ اا تيارا هال ولسا ري :لجر فَقَال :قَال

او يجِء سهم فَيقْتُلُن؟

قَال: «يبوء بِاثْمه واثْمكَ. ويونُ من اصحابِ النَّارِ».

وهذا الحديث يدعو من أكره عل المشاركة ف الفتنة ولم يجرؤ عل الانشقاق لأن يون سلبياً ولا يرتب أية جرائم ولو أدى

ذلك لاستشهاده، فهو شهيد ويبوء قاتله بإثمهما معاً كما باء ابن آدم الأول الذي قتل أخاه.... }.



المصادر:


