
قال ربنا ف كتابه الريم: {ونُرِيدُ ان نَّمن علَ الَّذِين استُضعفُوا ف ارضِ ونَجعلَهم ائمةً ونَجعلَهم الْوارِثين } القصص5.

والإسلاميون مع غيرهم من الفئات الت استضعفت ف بلدان العالم العرب عل مدى عشرات السنين وكان مانها

المعتقلات والسجون ونصيبها القتل والتعذيب، هم اليوم المرشحون قبل غيرهم ليونوا أئمة الناس ف بلدانهم، وكلمة أئمة

ف القرآن والحديث تعن رؤساء الناس وحامهم أكثر مما تعن أئمتهم ف صلاة الجماعة.

 

الإسلاميون العرب اليوم أمام تحدٍ كبير ربما لم تتح لهم ظروف القهر ومحاولة الاستئصال الت كانوا واقعين تحتها أن

يستعدوا له، وهو كيف سيحمون هذه الشعوب الت ثارت وقدمت الشهداء من أجل تحررها من الاستعمار الداخل المتمثل

بالطغاة والمستبدين الذين حموها لصالح الاستعمار الخارج الذي خرج منها ليترك بدلا عنه وكلاءه وعملاءه يحققون له ما

يريد.

الإسلاميون الآن أمام استحقاقات تبدو متعارضة ومتناقضة ما لم نجد لها المخرج المناسب. قواعدهم الت تربت عل أن

الإسلام دين ودولة وقدمت التضحيات وه تناضل لتحقيق حلم الدولة الإسلامية ينتظرون من قياداتهم الت بدأت تتسلم

شيئاً من مقاليد السلطة أن تحقق لهم هذا الحلم الذي طال انتظاره.

وبالمقابل جماهير الشعوب العربية المختلفة بتويناتها المتنوعة عرقياً ودينياً وثقافياً تنظر لهم بقلق وتوجس، فه تخش أن

تتحرر من طغيان لا دين لتقع تحت طغيان يقهر الناس باسم الإله. ثلاثة نماذج عرفها العالم المعاصر للدولة الإسلامية أولها

الجمهورية الإسلامية ف إيران حيث ولاية الفقيه وهيمنته عل كل عناصر السلطة والقرار مما يفقد الديمقراطية لديهم الثير

من فعاليتها وحقيقيتها، والنموذج الطالبان ف أفغانستان الذي أعط صورة بشعة للدولة الإسلامية بسبب تخلف الذين

أقاموه ف مجال فهمهم للإسلام وف مجال العلوم المعاصرة، فانوا مثالا منفراً من الدولة الإسلامية رغم طيبتهم وإخلاصهم

دولتنا المنشودة
الاتب : محمد كمال الشريف

التاريخ : 24 أغسطس 2012 م

المشاهدات : 8949



وحسن نواياهم. ويبق النموذج الثالث القائم للدولة الإسلامية وهو نموذج المملة العربية السعودية، وهو نموذج لا ترغب فيه

زمن قديم ويتطور ليستوعب قيم المعاصرة والتحديث ف إل تقليده، لأنه نموذج ينتم الشعوب العربية ولا تتطلع إل

المجالات الاجتماعية والسياسية ببطء لا يغري الشعوب بتقليده. ثم ظهر مؤخراً نموذج دولة العدالة والتنمية ف تركيا الذي

أثبت نجاحه وأثبت للناس أن الإسلام هو الحل حت لو كان من دون شريعة.

أردوغان وحزبه كانوا واقعيين وعقلاء وأدركوا أنه لا أمل عل المدى القريب والمتوسط ف إعادة تركيا إل حم الشريعة

الإسلامية، وأنه لا بد من عمل شء عاجل لتحسين معيشة الناس والنهوض ببلادهم اقتصاديا وعلمياً وسياسياً من خلال

إعطاء الفرصة لترسخ قيم الديمقراطية والحرية ف المجتمع الترك، وحرمان الجيش الترك ‐الحاكم الحقيق لتركيا‐ من

أية مبررات أمام الأتراك وأمام الدول الغربية الت يعمل لإرضائها، لإجهاض العملية الديمقراطية كما سبق له أن فعل كلما

قوي نفوذ الإسلاميين هناك وصار يهدد العلمانية عندهم، العلمانية الت اشترى بها أتاتورك استقلال تركيا عندما تهدد بشدة

أثناء الحرب العالمية الأول، فضح بالشريعة والإسلام ورض العلمانية وتحجيم دور الدين ف المجتمع، مقابل أن يضمن

الحلفاء استقلال تركيا وتخرج القوات البريطانية واليونانية من الأجزاء البيرة من تركيا الت وقعت تحت احتلالهما. ما يزال

استقلال تركيا منقوصاً لأنه مشروط بعلمانية مفروضة عليها من خارجها وتحرسها قوى عسرية ارتبطت مصالح أشخاصها

باستمرار العلمانية رغم أنها مرفوضة من أغلبية الشعب الترك، لن تبق القوة ه الت تفرض ما تشاء إل أن يعدَّ الحق ما

استطاع من قوة ليزيل الظلم والطغيان. أردوغان الإسلام الملتزم كان ذكياً جداً وأراد أن يتق اله ما استطاع ف مجال

السياسة فأعلن قبوله للعلمانية، وتقدم مع حزبه ليحم تركيا بلا خيانة أو سرقة لخيرات البلاد، فازدهرت تركيا ازدهاراً رائعاً

ف بضع سنين، وتعاظمت شعبية حزب العدالة والتنمية ف تركيا مما حماه حت الآن من أن ينقض الجيش الترك عليه

كما انقض عل أحزاب إسلامية من قبله. شعار الإسلام هو الحل يعبر عن حقيقة يؤمن بها أكثرنا، لننا لا ننتبه إل أن الحل

الإسلام لمشلاتنا لا يمن ف تطبيق الشريعة فقط، بل ف تربية الناس عل الأمانة والخوف من اله، بحيث يعملون لصالح

البلاد والعباد لا لصالحهم الشخص عندما يونون ف موقع المسؤولية، وبحيث يتورعون عن أكل المال العام والرشوة

تماماً كما يتورعون عن أكل مال الناس بالباطل، عندها يبارك اله للأمة ف خيراتها الت تتراكم بعد توقف الهدر والنهب

لتنهض البلاد وتتطور عل كافة الأصعدة، وهذا ما حصل ف تركيا رغم الغياب الامل للشريعة الإسلامية عندهم، ورغم أن

قوانينهم علمانية لا دينية كالقوانين الأوربية تماماً. قد يتمن بعض الإسلاميين عندنا أن لو يستطيعون أن يفعلوا مثل ما فعل

ديمقراط م شعبن لا أحد من القواعد الإسلامية عندنا سيقبل منهم ذلك، وبخاصة ونحن نؤسس لحأردوغان وحزبه، ل

عودة إل تركيا ه يف معها فبها أردوغان وت رض ونات الأمة. إن العلمانية التون لجميع ميشارك فيه الجميع وي

الوراء بالنسبة لشعوبنا الت يغلب عليها التدين والحب للإسلام، وستصبح هدفاً لأعداد لا تحص من الشباب المجاهد الذي

سيستحل قتل القائمين عليها والمنادين بها، ولن تنجح ف بلادنا أكثر مما نجحت الديتاتوريات الت عانينا منها عشرات

السنين وما زلنا نعان منها ف بعض بلداننا. فعندما زار أردوغان مصر والتق بإسلامييها ونصحهم بقبول الديمقراطية مع

العلمانية كرزمة واحدة كان واضحاً رفض القواعد الإسلامية لنصيحته.

إذن ما العمل؟ الشعوب العربية المنتفضة لا تريد أياً من النماذج الإسلامية المطروحة أمامها لا الإيران ولا الطالبان ولا

السعودي ولا حت الترك، والإسلاميون اليوم أمام فرصة لقيادة شعوبهم نحو حياة أفضل سيون من الغباء أن يضيعوها

وإن كانوا مدركين أن الوقت لم يزل غير مناسب لا عل مستوى الشعوب العربية ولا عل مستوى المؤثرات الدولية الت ما

زالت لها كلمتها ف تحديد مصير بلادنا لتطبيق الشريعة الإسلامية. لا بد لنا من مخرج لا نضح فيه بديننا كما لا نضح من

أجله بشعبيتنا وتطلع الجماهير العربية إل الخلاص من واقعها الأليم عل أيدينا.

مقال هذا هو لوصف هذا المخرج وإن كنت سأؤجل التفصيل ف تأصيل ما سأقترحه إل القسم الثان من هذا التاب الذي



أخصصه للتأصيل المفصل لمن يرغب ف معرفة الأسس الت تقوم عليها الأفار والتصورات الت سأقدمها ف هذا المقال.

أولا:: سأقدم تصوري للدولة الإسلامية الت يجب أن نسع إليها لو كنا نعيش ف مجتمع جميع أهله مسلمون ومتدينون ومن

مذهب واحد. مفتاح الحل يمن ف إعادة الاهتمام بلمة وردت مرات عديدة ف القرآن الريم نتلوها ونمر عليها دون تدقيق

ف معناها وكأنها واضحة لنا وضوح الشمس ولسنا ف حاجة إل التمعن فيها. إنها (الحمة) الت يقول تعال إن الرسول ‐

‐صـل الـه عليـه وسـلم‐‐ والرسـل الذيـن جـاؤوا قبلـه إنمـا جـاؤوا ليعلموهـا للنـاس مـع التـاب، ولنتأمـل هـذه الآيـات

{ يمالح زِيزالع نتنَّكَ اا يهِمكزيةَ ومالْحو تَابْال مهّملعيكَ واتآي هِملَيتْلُو عي منْهم ولاسر يهِمف ثعابنَا وبر}:ريمةال

البقرة129 . {كما ارسلْنَا فيم رسولا منم يتْلُو علَيم آياتنَا ويزكيم ويعلّمم الْتَاب والْحمةَ ويعلّمم ما لَم تَونُواْ تَعلَمونَ

ءَش لِب هنَّ الواْ الَماعو هاتَّقُواْ الو م بِهُظعي ةمالْحتَابِ وْال نم ملَيع لنزا امو ملَيع هال تمعواْ نراذْكالبقرة151 {و {

يهِمف ثعذْ با يننؤمالْم َلع هال نآل عمران48 {لقَدْ م { نجِيلالااةَ ورالتَّوةَ ومالْحو تَابْال هّملعيو}  البقرة231 { يملع

مآل عمران164 {ا { بِينلالٍ مض لَف لن قَبانُواْ من كاةَ ومالْحو تَابْال مهّملعيو يهِمكزيو هاتآي هِملَيتْلُو عي هِمنفُسا نم ولاسر

لالَويماً } النساء54 {وظاً عْلم منَاهآتَيةَ ومالْحو تَابْال يماهربا نَا آلفَقَدْ آتَي هلن فَضم هال ما آتَاهم َلع دُونَ النَّاسسحي

فَضل اله علَيكَ ورحمتُه لَهمت طَّآئفَةٌ منْهم ان يضلُّوكَ وما يضلُّونَ الا انفُسهم وما يضرونَكَ من شَء وانزل اله علَيكَ

راذْك ميرم ناب يسا عي هال ذْ قَاليماً } النساء113 {اظكَ علَيع هال لانَ فَضكو لَمتَع نَت ا لَمكَ ملَّمعةَ ومالْحو تَابْال

نعمتــ علَيــكَ وعلَــ والــدَتكَ اذْ ايــدتُّكَ بِــروح الْقُــدُسِ تُلّــم النَّــاس فــ الْمهــدِ وكهلا واذْ علَّمتُــكَ الْتَــاب والْحمــةَ والتَّــوراةَ

والأحزاب34 {ه {ًيفاً خَبِيراانَ لَطك هنَّ الا ةمالْحو هاتِ الآي نم نوتيب ف َتْلا ينَ مراذْكو}  المائدة110 {...نجِيلالاو

{بِينلٍ مَض لَف لن قَبانُوا من كاةَ ومالْحو تَابْال مهّملعيو يهِمكزيو هاتآي هِملَيتْلُو عي منْهم ولاسر ينِيما ف ثعالَّذِي ب

الجمعة2 .

إذن الرسل جاؤوا ليعلموا الناس شيئين اثنين (التاب) و (الحمة) ، الأول: التاب وهو ما يتب عليهم من فرائض

ومحرمات وعقائد، والحمة ه ما يمنهم الوصول إليه بأنفسهم من خلال العلم والتفير السليم والخبرة الحياتية الطويلة

لن الرسل يقدمون للبشرية دفعة وجرعة من هذه الحمة تسرع تقدمها وتطورها نحو حياة أفضل لجميع أبنائها. وهذا نجد

أن ما جاء به الرسل بما فيهم محمد ‐صل اله عليه وسلم‐ نوعان من الأمور: نوع ما كان للبشر أن يتشفوه بأنفسهم مهما

طال بهم الزمن والتجارب وهو معرفة الغيبيات ومعرفة ربنا وصفاته وأسمائه ومعرفة الأوامر الت يريدنا اله أن نعبده

بطاعتنا لها ومعرفة أخبار من قبلنا الذين اندثرت آثارهم وصار يستحيل علينا بعلومنا المحدودة أن نعرفها معرفة يقينية وغير

ذلك مما جاء ف القرآن والسنة، أما النوع الثان فهو الثير من الإرشادات والنصائح والتعليمات المفيدة لنا ف حياتنا من

مة الواردة فمن فسر الح تشفها بأنفسنا. من علمائنا القدامن لنا أن نن كان من الممأجل دنيانا ومن أجل آخرتنا، ل

الآيات السابقة بالسنة النبوية عل اعتبار أن التاب هو القرآن الريم، لن هذا تأويل وصرف للفظ الحمة عن ظاهره

ومعناه المباشر دون داع وبخاصة أن القرآن الريم جاء بلغة العرب الت ه أقدر اللغات عل التعبير الدقيق الذي لا يلتبس

عل الأفهام {انَّا انزلْنَاه قُرآناً عربِياً لَّعلَّم تَعقلُونَ}يوسف2. الحمة ه الحمة والأمانة ه الأمانة.. إن استقام لنا فهم كلام

ربنا دون صرفه عن ظاهره فإنه لا يصح أن نتأوله ونفسره بغير المعن القريب المباشر لألفاظه.

وهذا يعن أنه ليس كل ما أمر به الرسول ‐‐صل اله عليه وسلم‐‐ هو دين مفروض علينا نأثم بمخالفته ويتوجب علينا

تنفيذه والتقيد التام به، فالرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ عندما يأمر أصحابه أن يطفئوا السراج إذا ناموا ويحذرهم أن

الفأرة قد تصدمه وتقلبه فيشتعل حريق خطير وهم نائمون ما كان يشرع لهم دينا بالمعن الحرف للدين، إنما كان يقدم لهم

شيئاً من الحمة المفيدة لهم ويعلمهم كيف يفرون التفير السليم بأمور معاشهم، لذا أخطأ ‐صل اله عليه وسلم‐ عندما

أبدى رأيه ف تأبير النخل (أي تلقيحه) حت يثمر فعمل الصحابة برأيه وتركوا تأبير النخل فلم يثمر، فأخبرهم بعدها أن ما



يحدثهم به عن اله حق هو معصوم فيه من الخطأ، حيث قال فيما رواه مسلم ف صحيحه: "إن كان ينفعهم ذلك فليصنعوه،

ه عز وجل". وفال لن أكذب عل ه شيئاً فخذوا به، فإنم عن الن إذا حدثتبالظن، ول إنما ظننت ظناً، فلا تؤاخذون فإن

رواية أخرى أنه قال: "إنما أنا بشر، إذا أمرتم بشء من دينم فخذوا به، وإذا أمرتم بشء من رأي فإنما أنا بشر". أما أمور

دنياهم فهم أعلم بها منه كما قال ف رواية ثالثة. مع ذلك جاء الإسلام بفرائض وتحريمات تحقق للناس منافع ومصالح كان

يمن لهم عندما تتقدم علومهم ومعارفهم أن يتشفوها بأنفسهم، ومثال ذلك تحريم الربا وفرض الزكاة.. إنن أدعوكم للتأمل

ف الأزمة الاقتصادية العالمية الحالية وكيف تحاول البشرية حلها والتغلب عليها من خلال تشريعات وإجراءات ليست إلا

صورة من صور الزكاة وتحريم الربا. الفوائد المصرفية ف أوربا ما تزال بحدود نصف بالمئة، أي تقترب من الإلغاء،

والحومات تضخ الأموال لتنعش قدرة الناس الشرائية لتحم الثير من الشركات والمصانع من الإفلاس الحتم لو زاد

الركود عن حد معين وقل تصريف البضائع، وهو الشء ذاته الذي تفعله الزكاة ف الإسلام حيث ترفع قدرة الناس الشرائية

ليعود المال الذي ينفقه الأغنياء بالنفع عليهم وعل مشاريعهم التجارية والصناعية. تحريم الربا وفرض الزكاة شيئان نافعان

كان يمن للبشرية أن تصل إليهما بنفسها، لن الخالق الرحيم أراد أن يحمينا معشر المؤمنين به والطائعين له من أن نتعلم

من كيسنا ‐كما يقول المثل ‐ ومن أن ندفع الأثمان الباهظة قبل أن نتشف تلك الحقائق، فشَرعها ف دينه وفرضها علينا

وجعل التزامها عبادة يختبر بها طاعتنا له فيثيبنا عليها، ولأن أهواءنا قد تعم أبصارنا فنتجاهل أضرار بعض الممارسات

وننغمس فيها بقصد المنفعة الشخصية العاجلة لنقود المجتمع كله إل الأزمات والمعاناة. الفرائض والتحريمات ف دين

اله لها غايتان لا تتعارضان، الأول: أنها تعبدية لاختبار طاعة المؤمنين لربهم وعدم استبارهم عن تنفيذ أوامره، والثانية:

عنَافمو بِيرك ثْما ايهِمف رِ قُلسيالْمرِ والْخَم نلُونَكَ عاسي} :الخمر والميسر. قال تعال إصلاح أحوالهم المعيشية، ولنأخذ مثالا

للنَّاسِ واثْمهما اكبر من نَّفْعهِما ويسالُونَكَ ماذَا ينفقُونَ قُل الْعفْو كذَلكَ يبيِن اله لَم الآياتِ لَعلَّم تَتَفَرونَ} البقرة219..

ونحن نعلم من السيرة أن هذه الآية لم تحرِم الخمر والقمار مع أنها بينت أن أضرارهما أكثر من منافعهما، ونعلم أن كثيرين

من أصحاب رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ استمروا ف تعاط الخمر ولعب القمار رغم الآية الريمة لأنهم كانوا

مدمنين، والمدمن يجد صعوبة ف الإقلاع عما أدمن عليه، وقد مض زمن ليس بالقصير قبل أن تنزل آية أخرى تحرم الخمر

والميسر بشل نهائ وقاطع. كان الناس ف حاجة إل التحريم الذي يفرضه ربهم الرحمن عليهم دون انتظار أن يصلوا إليه

يوماً ما بأنفسهم، وذلك من أجلهم ومن أجل مصلحتهم الدنيوية قبل مصحلتهم الأخروية. واله لم يحرم علينا إلا الخبائث

الت أضرارها أكبر من منافعها، واعتبر التزامنا بهذا التحريم الذي هو من أجلنا ولحمايتنا، عبادة له يعطينا عليها الجنة، مع

الَّذِين} :ما ينفعنا. قال تعال الحرص عل أننا إن كنا عقلاء سنمتنع عن هذه المحرمات من أنفسنا لأننا مفطورون عل

ملَه لحيرِ ونالْم نع ماهنْهيوفِ ورعم بِالْمهرماي نْجِيلالاو اةرالتَّو ف مندَهتُوباً عم جِدُونَهالَّذِي ي مالا ِالنَّب ولسونَ الرتَّبِعي

الطَّيِباتِ ويحرِم علَيهِم الْخَبآئث ويضع عنْهم اصرهم والاغْلال الَّت كانَت علَيهِم فَالَّذِين آمنُواْ بِه وعزروه ونَصروه واتَّبعواْ

النُّور الَّذِي انزِل معه اولَـئكَ هم الْمفْلحونَ} الأعراف157. لن من رحمة ربنا ولثقته بنا وبحمتنا لم يثر علينا من الفرائض

والتحريمات، بل ست عن الثير من الأمور وتركها لنا ولحمتنا، أي الثير من الأمور بقيت معلقة ف مرحلة {وإثمهما

أكبر من نفعهما} حيث تفرض علينا عقولنا بما جبلت عليه من حمة أن نبتعد عنها دون أن يون وقوعنا فيها مدعاة

للعقاب ف الآخرة، إذ تفينا العقوبة الحتمية الت تقع علينا عندما نرتب تلك الأمور الت ضرها أكبر من نفعها، فالذي

يدخن التبغ من أجل المتعة عقوبته حتمية من خلال الضرر الصح الذي يصيبه نتيجة التدخين دون أن يون للتدخين

حم شرع من تحليل وتحريم. نعود إل قوله تعال: {وإثمهما أكبر من نفعهما} لنتبين أصلا عظيماً من أصول ديننا لم ينتبه

له القدماء وهو مجء لفظ إثمهما كضد لنفعهما، أي جاء لفظ الإثم مان لفظ الضر حيث الضر هو الذي ضد النفع، وهذا

يعن أن الإثم والضر يحل كل منهما محل الآخر ف الإسلام، وبالتال لم يحرم علينا ربنا إلا ما هو ضار لنا ولا يمن أن



يحرم علينا شيئاً نفعه أكبر من ضره. وهذا نجد الإسلام دين الفطرة والعقل والمنفعة بخلاف باق الأديان الت قد تمتحن

الناس بتحريمها عليهم بعض ما ينفعهم أو بفرضها عليهم بعض ما يضرهم. ولا عجب إن لم نجد ف القرآن والحديث

الشريف مفهوم الخير والشر كمفهومين مطلقين كما هو الحال ف الأديان والمعتقدات الأخرى. لا شء هو خير أو شر

بشل مطلق، بل هنالك ما هو خير لنا من حيث غلبة المنفعة لنا فيه عل المضرة وهنالك ما هو شر لنا من حيث غلبة

الضرر فيه لنا عل النفع. هنالك خير وشر بالنسبة لنا نحن البشر حيث الخير هو النفع وحيث الشر هو الضرر، أما بالنسبة

إل اله فالأمور كلها متساوية لأنه لا شء قادر عل نفعه ولا شء قادر عل ضره فهو الصمد الغن القدير. يقول ابن حجر

ف فتح الباري: وأخرج الدارقطن من حديث أب ثعلبة رفعه "إن اله فرض فرائض فلا تضيعوها، وحد حدوداً فلاتعتدوها،

وست عن أشياء رحمة لم غير نسيان فلا تبحثوا عنها" وله شاهد من حديث سلمان أخرجه الترمذي، وآخر من حديث ابن

مسنده والحاكم من حديث أب هذا الحديث مرفوعا من وجوه أخر، أخرجه البزار ف عباس أخرجه أبو داود. وقد روي معن

الدرداء عن النب ‐صل اله عليه وسلم‐، قال: (ما أحل اله ف كتابه فهو حلال، وما حرم فهو حرام، وما ست عنه فهو

عفو، فاقبلوا من اله عافيته، فإن اله لم ين لينس شيئا ثم تلا هذه الآية : وما كان ربك نسياً) مريم : 64، قال الحاكم:

،نِيب رامالحو ،نِيب لاله عليه وسلم‐ فيما رواه البخاري: "الحال صحيح الإسناد، وقال البزار: إسناده صالح . وقال ‐صل

عري هاتِ: كراعالشُّب ف قَعو نه، ومضروع دِينهل ارتَبهاتِ اسشَبالم اتَّق الناسِ. فمن من ها كثيرلَمعلا ي هاتشَبنَهما ميبو

حول الحم يوشكُ أنْ يواقعه. ألا وانَّ لل ملكٍ حم، ألا انَّ حم اله ف أرضه محارِمه. ألا وانَّ ف الجسدِ مضغَةً: إذا

وبينهما أمور بين والحرام ،نِبي وقال أيضاً: {الحلال ."الْقَلْب لا وهدُ كله، ادَ الجسفَس دَتسدُ كلُّه، وإذا فَسالج لَحص تلَحص

مشتبهة. فمن تركَ ما شُبِه عليه من الإثم كان لما استبانَ أتْركَ ومن اجترا عل ما يشُكُّ فيه من الاثم أوشَك أن يواقع ما

تمتْماو مَدِين مَل لْتمكا موالْي ...} :ه}. وقال تعالعواقكْ أن يوشي مالح ولح تعرن يه، مال حم تبانَ. والمعاصاس

علَيم نعمت ورضيت لَم الاسلام دِيناً...} المائدة3 أي الدين كامل بما هو بيِن من حرام وحلال بموجب النصوص القرآنية

والحديثية قطعية الثبوت وقطعية الدلالة، وما سوى ذلك لا داع للبحث عن حم شرع له إنما هو مما ست اله عنه رحمة

بنا، وتركه لحمتنا وعقولنا الت ركب فيها حبنا لما هو نافع وكرهنا لما هو ضار، وهذا ما يجب أن نتقيد به إن أمننا أن

نقيم دولة إسلامية صافية دينياً. أي ندعو الناس إل الحلال البيِن وننهاهم عن الحرام البيِن ولا نقحم الدين فيما سوى ذلك

من أمور مستجدة أو قديمة ست عنها الشرع وتركها لنا نختار فيها الخير ونتجنب الشر. روى الترمذي ف سننه أن رسول

عةَ لتَضئلانَّ الماو ،نَّةالْج َله له طَرِيقاً الَكَ اللْماً سيِه عف تَغبلَكَ طَرِيقاً يس نه عليه وسلم‐ قال: {مال ه ‐صلال

مالالع لفَضو ،اءالم يتَانُ فالْح َّتضِ حراْلا ف نمواتِ ومالس ف نم لَه رتَغْفسم لَيالنَّ العاو ،لْمبِ العطَالل ا رِضتَهنَحجا

علَ الْعابِدِ، كفَضل الْقَمرِ علَ سائرِ الْواكبِ، انَّ العلَماء ورثَةُ الانْبِياء، إنَّ الانْبِياء لَم يورثُوا دِينَاراً ولا دِرهماً، انَّما ورثُوا

الْعلْم، فَمن اخَذَ بِه فَقَدْ اخَذَ بِحظ وافرٍ}. وهذا يون علماء الدين ورثة لمحمد ‐صل اله عليه وسلم‐ ف أمور التاب

ه عليه وسلم‐ فال صل‐ ون علماء الدنيا من طب ونفس واجتماع واقتصاد وسياسة وغيرها من العلوم ورثة النبوي

يرث دوره ف تاب والثانتبليغ ال مة وورثته صنفان الأول يرث دوره فتاب والحمة. رسالته تألفت من الأمور الح

النهوض بحياة الأمة وقدراتها ف مجال الحمة. صحيح أن هنالك الثير من أمور الحمة صارت من التاب عندما فرضها

أو حرمها اله ورسوله بشل بيِن كالخمر والميسر والربا، لن باق الأمور الحياتية الت لم يرد فيها نص (آية أو حديث

شريف) قطع الثبوت قطع الدلالة تبق ف دائرة العفو المتروك لعقولنا وحمتنا وعلمنا واكتشافنا، دون تحليل أو تحريم.

أي ما ثبت بالدليل القطع أنه فرض أو أنه محرم هو الذي نأثم إن خالفناه أما ما سوى ذلك فعقوبتنا عليه تمن ف العاقبة

غير السارة لأفعالنا غير المناسبة، ولا دور لعلماء الشريعة ف الإفتاء فيها. وسيون عل علماء الدين القيام بما يسم تحقيق

المناط مثل التأكد من أن عملية مالية مستجدة ليست صورة من صور الربا المحرم كالتَّورق الذي تمارسه المصارف



الإسلامية، ومثل التأكد هل المسابقات الت تجريها بعض الجهات عن طريق قيام الناس بالاتصال الهاتف بها اتصالا يلفهم

أضعاف اللفة الحقيقية وتستوف هذه الجهة الجزء الأكبر من هذه الرسوم بعد أن تقتطع شركة الهاتف رسوم الاتصال

وعمولتها عل تحصيل الأموال الت تذهب إل الجهة المنظمة لهذه المسابقة والت ف النهاية تجري سحباً أو قرعة ليفوز أحد

الذين اتصلوا بجائزة كبيرة واضح أنها تون من المال الذي جمعته هذه الجهة من المتصلين ليبق لها ربح كبير، فيبحث

العلماء هل هذه المسابقة صورة من صور الميسر والقمار المحرم أم لا. سيسهر العلماء عل تطبيق الشريعة كما جاء بها

محمد ‐صل اله عليه وسلم‐ قبل أن يقوم الفقهاء بتوسيعها لتغط كل شؤون الحياة وتعطيه حماً شرعيا يون

بالضرورة حماً اجتهادياً الغالب أن يختلف فيه الفقهاء وتتعدد أحامهم تعدداً يحير الناس هل الأمر حلال أم حرام. وهذا

يعن أن دور علماء الدين ف الدولة الإسلامية يجب أن يبق محصوراً ف تعليم الناس دينهم وحثهم عل الالتزام بما ثبت أنه

حلال بيِن أو حرام بين، دون أن يبحثوا عن حم شرع لل أمر، فالخمر والميسر بين اله أن أضرارهما أكبر من منافعهما

لن تركهما دون حم شرع يحرمهما مرحلة من الزمن ريثما تم إعداد الناس لتحريمهما بحم أنهما مما تدمن النفوس

عليه من عادات يصعب عليها تركه بمجرد أمر ينزل حت لو كان من رب العالمين. وأعط مثالا التدخين مرة أخرى حيث

يون دور علماء الدين بخصوصه هو نصح الناس وتوعيتهم لا البحث عن حم شرع بتصنيف التدخين عل أنه حرام يأثم

من يقع فيه إثماً دينياً. هذه ليست دعوة إل التدخين لنها دعوة لحصر دور علماء الدين ودور الشريعة الإسلامية ف ما ثبت

تحريمه أو فرضيته ثبوتاً قاطعاً دون أن نقيس ما يستجد عل ما ذكر ف القرآن والحديث، بل نتركه خارج دائرة الحلال

والحرام، أي خارج دائرة الدين لنون نحن أعلم بأمور دنيانا.

وهذا يعن تحرر الدولة الإسلامية من هيمنة رجال الدين عليها وتدخلهم ف كل صغيرة وكبيرة فيها بحجة أنهم هم من يعلم

حم الشرع فيها. وهذا التصور للدولة الإسلامية هو التصور الذي يتفق مع خلق اله للإنسان وجعله خليفة له ف الأرض،

حِبنُس ننَحاء وكُ الدِّمفسيا ويهدُ ففْسن يا ميهف لعتَجيفَةً قَالُواْ اضِ خَلرالا ف لاعج ّنا ةئلالْمكَ لبر ذْ قَالاو} :قال تعال

بِحمدِكَ ونُقَدِّس لَكَ قَال انّ اعلَم ما لا تَعلَمونَ} البقرة30، ونلاحظ هنا أن الملائة اعتقدوا أنهم أجدر من البشر بدور الخلافة

عن اله، وفاتهم أن هذا الدور مختلف عن دور الجندية الذي هم خلقوا له حيث لا يعصون اله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون،

أما الإنسان المستَخْلَف عن اله فدوره يشمل تحقيق صفات اله ف نفسه وأولها الإبداع والاستقلالية ومنها العلم والرم

والاقتدار والرحمة والانتقام والعدل والصبر وغير ذلك مما هو مبين ف أسماء اله الحسن الت من أحصاها دخل الجنة.

اله ليس كمثله شء ف حقيقته لنه من رحمته بنا اختار لنفسه صورة تشبهنا قدم لنا نفسه من خلالها، لأننا لا يمننا أن

نشعر بالحب المتبادل مع كائن لا نضف عليه ف خيالنا صفاتنا البشرية، لنشعر بالحب والود له، ولنون خلفاءه ف الأرض

نتخلق بأخلاقه ونحقق ف أنفسنا صفاته بالقدر الذي نتمن منه كائنات صغيرة جداً ومحدودة الإمانات لنها مرمة عند

اله. والمشلة ه ف عدم انتباه المسلمين الأوائل لأن اله خلقنا خلفاء نعبده ونحن نتشبه به بل صفاته وأخلاقه وإن كان

قد حرم علينا منها العظمة والبرياء، وظنوا أن الإنسان خلق لعبادة اله عل الطريقة الملائية حيث الالتزام الحرف بأوامر

اله ف كل شء، وبالتال ظنوا أن لا بد أن يون لل شء حم شرع من حلال أو حرام أو مروه أو مستحب، وبفهمهم

هذا للإسلام حولوا الإنسان الذي خلقه اله عل صورته وجبله عل طبائع تدفعه إل أن يون خليفة له ف أرضه إل جندي

ينفذ ولا يعترض، فالخليفة هو النائب والوكيل عمن استخلفه، واله استخلفنا ف الأرض استخلاف اختبار وامتحان لا

استخلاف استعانة فهو الغن عنا ونحن الفقراء إليه. هذه أمور وغيرها سأفصل تأصيلها إن شاء اله ف القسم الثان من هذا

التاب لن لا بد من بعض البيان لها لأنها جديدة وغير مألوفة لأكثرنا. ف الدولة الإسلامية المعاصرة ينحصر دور الشريعة

ف الأحام الثابتة ثبوتاً قطعياً لا خلاف فيه بين المسلمين، وتترك باق الأمور للمسلمين يبحثون من خلال العلوم المختلفة

عن ما هو خير ليفعلوه وما هو شر ليجتنبوه دون أن يعط له حم شرع من تحليل وتحريم. ومن الأمور القطعية ف ديننا



من حيث الثبوت والدلالة قوله تعال: {لا اكراه ف الدِّين قَد تَّبين الرشْدُ من الْغَ فَمن يفُر بِالطَّاغُوتِ ويومن بِاله فَقَدِ

استَمسكَ بِالْعروة الْۇثْقَ لا انفصام لَها واله سميع عليم} البقرة256، وهذا يعن أن الأمة المسلمة لا يتم إكراهها عل تطبيق

الثابت من الشريعة إنما للأمة الحق أن تقرر من خلال الديمقراطية إن كانت ستقطع يد السارق أم ستسجنه، ويبق الإثم من

تعطيل الحم الشرع عل من صوت ضد هذا الحم، ولا إثم عل من صوت لصالحه حت لو كانت الأغلبية ضد تطبيقه

ام الشريعة لا إكراه الناس عليها بالقوة: {قَالإعطاء صوته لصالح تطبيق أح هذه الدولة، فواجب المؤمن هو ف وتعطل ف

يا قَوم ارايتُم ان كنت علَ بيِنَة من ربِ وآتَان رحمةً من عندِه فَعميت علَيم انُلْزِمموها وانتُم لَها كارِهونَ} هود28. لا إكراه

ف الدين قد تبين الرشد من الغ ومن يريد الجنة عليه التزام طريق الرشد ومن يسير ف طريق الغ يعرض نفسه ف الآخرة

لنار وقودها الناس والحجارة. لن كما ه الديمقراطية يون فيها تَحم الأغلبية بالأقلية، ويفْرض فيها عل الجميع ما

اختارته الأغلبية، فإن دولة الإسلام القائمة عل اللا إكراه ف الدين يتوجب فيها عل الأقلية الرافضة لتشريع ما أن تخضع له

إن نال أغلبية عند التصويت عليه، ولا مخرج للأقلية من الالتزام بما تعارضه إلا بالخروج من الأمة والانتماء إل أمة أخرى لا

تلتزم بهذا التشريع. فمن حرص عل الانتماء إل أمة لا بد عليه من الالتزام بما تفرضه الأغلبية فيها سواء قررت الأغلبية

تطبيق حم شرع معين أو تعطيله، وكل فرد يتحمل من الإثم ويون له من الأجر بحسب موقفه عندما طرح التشريع

الأمة الإسلامية وإل أمة واحدة ه جميع أفرادها ينتمون إل الدولة الت تطبيقه أو عدم تطبيقه. ف لتصوت الأمة عل

مذهب واحد هو المذهب السن مثلا ولا يعيش معهم عل نفس الأرض أمة أخرى كأتباع دين آخر أو مذهب آخر أو أناس لا

دينيون، ف هذه الدولة إن كانت ديمقراطية لا بد من خضوع الأقلية لرأي الأغلبية أحبوا ذلك الرأي أم كرهوه، لأنه لا تون

الديمقراطية إلا هذا، ولأنه لا يتحقق مبدأ اللاإكراه إلا من خلال الديمقراطية ومن خلال جعل السيادة أو ما يسم الحاكمية

للأمة تمارسها من خلال الآليات الديمقراطية. كما لا تتحقق خلافة البشر له ف أرضه إلا من خلال مبدأ اللاإكراه ف الدين

واللاإكراه ف غير الدين، حت يقوم الإنسان بعبادة اله طوعاً وبرغبته وإرادته دون ضغط أو إجبار من أحد.

ف الدولة الإسلامية المعاصرة لا إكراه ف الدين ولا يعاقب أحد عل الفر أو عل رأيه المخالف ف العقيدة أو الفقه وله أن

يعبر عنه كما يشاء، طالما أنه لم يحاول فرضه عل الناس ولم يعتد بالسب أو التحقير أو الاستهزاء والسخرية عل ما

يقدسونه، فحد الردة ليس حداً ثابتاً وحماً قائماً إل يوم القيامة، بل هو استثناء لمبدأ لا إكراه ف الدين مخصوص بقوم

معينين وزمان ومان محددين كما بينت ف مقال الثالث (الطائفية والثورة ف سورية) وكما سأفصل إن شاء اله ف قسم

(التأصيل) من هذا التاب. سيون الناس أحراراً ف الدولة الإسلامية المعاصرة حرية كاملة لا تقل عن الحرية الت يتمتع

بها الناس ف الدول الغربية، ولن تتدخل الدولة ف لباس النساء أو حجابهن كما بينت ف مقال الأول، كما لن يرجم من

يزن، بل سنعود إل الحد الذي شرعه ربنا ف سورة النور وهو جلد الزان والزانية مئة جلدة، حيث نسخ به الحم القديم

الذي كان رجم الزان والزانية إن سبق له أو لها الزواج رجماً حت الموت. سيصحح المسلمون أخطاء فقهية وقع فيها

أسلافهم، لا إرضاء للغربين ودعاة حقوق الإنسان، بل لأن هذا هو الدين الحق ودين الرحمة والإنسانية. الإسلام عندما يجلد

الزان، هو لا يجلده لمجرد أنه زن، بل يجلده لأنه جاهر بالزنا إما بالإقرار بالزنا أمام الناس والقاض أو بممارسة الفعل

المسارح الت العلن بحيث يرى أربعة رجال العملية الجنسية ذاتها دون شك بحدوثها وهذا ما لا يتحقق إلا ف ف الجنس

يمارس عليها الممثلون الجنس أمام الجمهور أو الأفلام الجنسية أو ما شابه من المجاهرة والاستهتار، فالإسلام لا يريد

القضاء عل الزنا بواسطة الحد الشرع بل عن طريق التربية عل التقوى والفضيلة وتيسير الزواج، ويبق الحد لحماية

المجتمع من أن يتحول الزناة إل قدوة ونموذج للآخرين فتشيع الفاحشة ف المؤمنين. وكذلك حد شرب الخمر سيعاد النظر

فيه لنعود به لما كان عل عهد الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ عقوبة تعزيرية عل السر والخروج بين الناس سراناً

يؤذيهم بصخبه وعدوانيته وقلة حيائه وشعوره بالعظمة الوهمية الت يعطيها له الخمر، حيث كان الرسول ‐صل اله عليه



وسلم‐ يأمر أصحابه أن يضربوا السران بما تيسر لهم ضرباً يوقظه من سره ويسر كبرياءه الزائفة فيشعر بالذل بدل

العظمة ويون ذلك له درساً يؤدبه حت إذا شرب الخمر مرة أخرى استتر عن عيون الناس وكفاهم أذاه ولم ين قدوة

ام ثابتة لن نتنازل عنها إرضاء لأحد أو حرصاً علونموذجاً لغيره يتعلمون منه هذا السلوك المحرم. هنالك حدود وأح

إعجاب أحد بنا مثل قطع يد السارق، فنحن متعبدون بتطبيقها ولن نخش ف اله لومة لائم، لن لن نُرِه أمة عليها بل

تُستَفْت الأمة، فإن رغبت الأغلبية فيها بتطبيق هذا الحم طبقناه عل الجميع، وإن رفضت الأغلبية تطبيقه سقط عنا الإثم

وبق علينا واجب محاولة إقناعهم بالتطبيق عن طريق الحوار ودون عنف أو إكراه. لا بد داخل الأمة الواحدة من أن تخضع

الأقلية للأكثرية، والبشرية لم تتوصل إل نظام أفضل من الديمقراطية لتحقق للناس أكبر قدر من الحرية واللاإكراه دون

التحول إل الفوض وقانون الغاب. هذا إن كان سان الدولة جميعهم أمة واحدة، أي طائفة واحدة، لن، عندما تتعدد الأمم

ف دولة واحدة يختلف الأمر، وهو حال دول مثل سورية يتون أهلها من أمم مختلفة نسميها طوائف حيث فيها السنة

والعلويون والدروز والإسماعيليون والمسيحيون والشيعة الجعفرية وفيها الملحدون والعلمانيون واليساريون وغير ذلك من

طوائف وأديان ومذاهب.

الدولة الت ه عليه وسلم‐ الطوائف المختلفة فال صل‐ وصف بها النب لمة التال أقول أمماً مختلفة وأنا أعود إل

أسسها ف المدينة المنورة وكتب وثيقة مفصلة تحفظ حقوق الجميع ه بحق أول دستور ف التاريخ. نعم السوريون كلهم

يشلون أمة واحدة ه أمة السوريين، والمواطَنة ف سورية ستون عل أساس كون الشخص سورياً بغض النظر عن

جنسه أو قوميته أو عقيدته. السوريون أمة كبيرة تتون من أمم أصغر متنوعة ومختلفة.. هنالك طريقتان ليتمتع فيها جميع

السوريون بالمساواة فلا تفرض فئة منهم قناعاتها ومتقداتها عل البقية حت لو كانت هذه الفئة ه الأغلبية عددياً وهما:

العلمانية وحصر الأديان ف العلاقة الشخصية بين المؤمنين وربهم، أو التعددية الت تتحقق عل كافة المستويات سواء منها

ون الدولة علمانية لا تسمح بتدخل الأديان فأن ت أساس مبدأ اللاإكراه. فالأول الثقافية أو السياسية أو التشريعية عل

تركيا الت ف أوربا وحت الحياة الفردية كما هو الحال ف تشريع القوانين ويتم حصر الدين ف تنظيم شؤون البلاد وف

المجتمع إل لة تسلط رجال الدين عللتين فيها: مشحلت بها أوربا مش الطريقة الت انها مسلمون، وهذه هأغلب س

حد تدخلهم ف الآراء العلمية وإعدام العلماء الذين لا يتراجعون عن آرائهم العلمية الت لا توافق عليها النيسة، ومشلة

اضطهاد اليهود الذين كانوا يعيشون ف المجتمعات الأوربية ويتعرضون للتمييز والظلم بسبب اختلاف دينهم عن دين البقية،

وبذلك تم إبداع مفهوم المواطَنة الذي يعن أن جميع أبناء الوطن لهم الحقوق نفسها وعليهم الواجبات ذاتها بغض النظر عن

أديانهم ومعتقداتهم، وأدى ذلك إل ربط المواطنة بالعلمانية حيث لم ين ممناً المساواة بين الجميع بما فيهم الذين تركوا

الأديان ما لم يتم استبعاد الأديان من دائرة التأثير ف الحياة العامة والتشريعات والسياسات المتبعة ف البلاد. السوريون

الآن ينادون بالمواطَنة ك يون لل سوري من الحقوق ما لغيره وعليه من الواجبات ما عل غيره لمجرد أنه سوري بغض

النظر عن جنسه أو عرقه أو لغته أو دينه. والإسلاميون السوريون طرحوا برنامجهم السياس عل أساس المواطَنة السورية

الت يتساوى فيها كل السوريين من كل ناحية، لن باق السوريين لا يرون المواطَنة قادرة عل ضمان المساواة لهم ما لم

تن الدولة علمانية، إذ من خلال الديمقراطية يمن للأكثرية السنية أن تفرض عل الجميع قوانين وأنظمة نابعة من معتقدها

الديمقراطية. لم ينجح الإسلاميون ف ذا هالسوريين الخضوع لها لأن أغلبية السوريين أقرتها وه باق ون علوي الدين

سورية ولا ف غيرها ف إقناع باق فئات الشعب أنهم مخلصون ف مناداتهم بالديمقراطية والمواطَنة طالما أنهم لا ينادون

بالعلمانية، وهم إن نادوا بالعلمانية فقدوا صفة الإسلامية. فالجميع يظن أن الإسلاميين ينادون بالمواطَنة والديمقراطية

كتتيك مرحل ريثما يتمنون ويصلون إل الحم ويحمون قبضتهم عل البلاد والعباد، وعندها سيعودون إل معاملة

الناس عل أساس معتقداتهم، وسينسون المواطَنة وسيتمسون بالديمقراطية من دون علمانية لأنها تعطيهم الحق ف الانفراد



بالسلطة لأن أغلبية السوريين مسلمون سنة، وعندها تعان باق الأقليات من تحم الطائفة السنية لأنها أكثرية ويون هنالك

استبداد ودكتاتورية الأغلبية عل الأقليات.

الوقت نفسه، والديمقراطية ه ون علمانية فالأقلية ولا ت فيها الأكثرية عل السؤال: كيف نحقق ديمقراطية لا تطغ ويبق

ف جوهرها حم الأغلبية؟ إنن وجدت الجواب واضحاً ف وثيقة المدينة المنورة الت نظمت حياة سانها عندما تحولت

المدينة إل دولة يرأسها محمد ‐صل اله عليه وسلم‐. إنه الاعتراف بالطوائف والأديان لا إنارها وتهميشها، بل بإعطاء

أمة مع المؤمنين ‐ أي أتباع محمد ‐صل ترتضيها مهما قل عددها أو كثر، فه ل طائفة لتطبق الشريعة التالمجال ل

اله عليه وسلم‐ كما جاء ف الوثيقة ‐ لها الاسوة – أي المساواة ‐ وكامل الحقوق كأمة من حيث حرية معتقداتها

وممارساتها الدينية ومن حيث تطبيقها لشريعتها الخاصة بها والنابعة من معتقداتها الدينية. ف الغرب العلمان تضمن

العلمانية أن لا يطبق المسيح قوانيناً نابعة من دينه عل اليهودي أو عل الملحد، لن هذه العلمانية تحرم الأقلية المسيحية

المؤمنة مثلا من أن تطبق عل نفسها ما تختاره من شرائع، وهذا ليست المواطَنة ف إطار العلمانية أكثر عدلا من المواطَنة

ف أمة دين الدولة فيها الإسلام ويعيش فيها غير مسلمين، وإن اختلفت الفئة المظلومة ف الحالة الأول عن الفئة المظلومة

ف الحالة الثانية. ونحن إن طبقنا المواطَنة مع العلمانية كما يفعل الغرب تعرضت الأغلبية المؤمنة بالإسلام السن للظلم

أنه من أجل الأقليات ستحرم الأكثرية من حقها ف تؤمن بها، وهذا يعن نفسها الشريعة الت حين لا يسمح لها أن تطبق عل

ذلك التعددية التشريعية، والتعددية ه التعددية بأوسع معانيها بما ف نفسها. إذن الحل ف تطبيق الشرع الذي تؤمن به عل

مجتمع ما. ويبق يضمن الحرية والمساواة لجميع المواطنين ف وثقاف أحدث ما وصلت إليه البشرية من تقدم سياس

السؤال: إن طبقت الأقلية السنية ما شاءت من شريعة عل نفسها فهذا سيعن أن كل السنة بما فيهم الملحدون سيخضعون

للشريعة الإسلامية وسيون ذلك نوعاً من التمييز والاضطهاد لهم. هذا صحيح لذلك لا بد من الاعتراف بأمة أو طائفة جديدة

ه طائفة السوريين العلمانيين ينتم إليها من شاء من أبناء الطوائف السورية الذين لا يرغبون ف الخضوع لأية تشريعات

دينية، وعندها يون هنالك قانون مدن سوري علمان بالموازاة مع أية قوانين خاصة بالطوائف المختلفة سواء ف الأحوال

الشخصية أو العقوبات أو المعاملات المالية، ويتم العمل بهذا القانون المدن العلمان ‐ الذي يختاره السوريون بطريقة

ديمقراطية ‐ ف كل الحالات الت يون فيها المتعاملان أو المتخاصمان من الطائفة العلمانية، أو من طائفتين مختلفتين، ما

لم ينص الاتفاق بينهما عل الاحتام لشريعة أحدهما عند الخلاف. أي سيون الأصل ف الدولة السورية المنشودة أنها

علمانية، لن لل طائفة من طوائف السوريين الحق ف الاحتام إل شريعتها الت ترتضيها وتتوافق عليها بطريقة

حقيق ل ديمقراطل طائفة، لتمارس من خلاله الطائفة كل حقوقها بشون هنالك برلماناً لأنه سي ديمقراطية، وهذا يعن

دون المساس بحقوق الطوائف الأخرى، وحت لا تحصل فوض وتَهرب من الأحام الت لا تعجب أحدنا سيون عل كل

منا أن يحدد انتماءه الطائف ويثبت ذلك ف سجلات الدولة، فالسوري يون إما علمانياً مهما كان أصله الدين، أو سنياً أو

مسيحياً أو درزياً أو علوياً أو إسماعيلياً أو آثورياً أو جعفرياً أو أي معتقد يون من السوريين من يؤمن به ويريد أن تتحدد

هويته عل أساسه. ويبق لل سوري الحرية المطلقة والحق ف الانتقال من طائفة إل أخرى مت شاء عل أن يتم ذلك

بطريقة رسمية موثقة لدى الدولة، دون أن يخش من حد ردة ولا غيره. ف الدولة الديمقراطية التعددية تون هنالك مواطنة

حقيقية تضمن المساواة لجميع المواطنين وتعطيهم الحقوق نفسها بغض النظر عن معتقداتهم دون أن تمنع المؤمنين من

نه لا يقوم علل أو الاتحادي الفدرال م الذاتأي دين من العيش كما يؤمنون ووفق الشرع الذي يرتضون. هو نوع من الح

أساس المناطق الجغرافية المختلفة الت توحدت اتحاداً فيدرالياً لتشل دولة واحدة، بل يقوم عل أساس الجغرافية الثقافية

ولو كان أعضاء الطوائف المختلفة متداخلين أو حت متزاوجين ويشتركون ف المدن والقرى والأحياء، أي ستتمتع كل

طائفة بقدر من الاستقلالية ضمن إطار الدولة السورية الواحدة وتحت عنوان المواطَنة السورية الت لا تعط الاعتبار إلا



لون الشخص سورياً. لقد أثبتت الفيدراليات أنها أفضل من الاتحادات الاندماجية وأقدر عل البقاء منها لأنه فيها تتمتع كل

منطقة بقدر من الاستقلالية ويون إمانية الظلم وطغيان منطقة عل أخرى أقل ما يمن، وهذا عندما تون الأمة السورية

مونة من عدة أمم بحسب المعتقد الدين أو الثقاف، وتتمتع كل أمة باستقلالية مريحة لها ف إطار دولة علمانية ليس لها

صبغة دينية لأنها دولة جميع السوريين، وف الوقت نفسه تطبق كل أمة من هذه الأمم الفرعية أي كل طائفة ما تراه مناسباً

من تشريعات عل أساس دينها ومعتقدها، يون الجميع مرتاحاً ومرماً ولا تطغ الأكثرية عل الأقلية كما لا تطغ الأقلية

ون الجميع مصدر السلطات علالمجتمع كل ضمن طائفته، ثم ي ون الناس حقيقة مصدر السلطات فالأكثرية، وي عل

مستوى الدستور والقوانين المدنية الت لا تصطبغ بأية صبغة دينية لنها تفسح المجال لتطبيق كل طائفة لشريعتها الخاصة،

وينظم الدستور هذا التنوع والتعدد بما يضمن حفظ الحقوق والحريات والعدل والمساواة بين جميع السوريين. وأريد أن

أنبه إل أن التعددية التشريعية عل أساس الأديان والمعتقدات لا تتعارض مع الفيدرالية إن وجد السوريون مصلحة لهم

فيها، لن الفيدرالية تون عل أساس جغراف تستقل فيها كل منطقة بإدارة شؤونها وتبق القوانين الت تنظم حياة كل

طائفة من طوائف السوريين مطبقة ف جميع المناطق، وحيث ۇجِد المواطن السوري المنتم لطائفة معينة تطبق عليه

تشريعاتها. يمن أن يتشل البرلمان السوري من مجموع البرلمانات الطائفية بما فيها طائفة العلمانيين، وهنا أذكر أن

القوانين المدنية ف لو كان متديناً، طالما أنه يريد التحاكم إل إليها حت طائفة العلمانيين ستضم كل من يرغب بأن ينتم

كل شؤونه بما فيها أمور الزواج والأسرة والميراث، ولن يون الانتماء للطائفة العلمانية مساوياً للانتماء لطائفة الفار، كما

يمننا إن شئنا أن نسميها طائفة السوريين المدنيين. سيبق المجال مفتوحاً للسع إل تطبيق الشريعة لن بالإقناع لا

بالإكراه، وعل أبناء الدين نفسه لا عل أتباع الأديان الأخرى، ولن يون هنالك ذميون ف دولتنا الجديدة وإن كانت دولة فيها

الحرية الدينية الاملة ويمن للناس أن يمارسوا فيها السياسة عل أساس الدين، طالما أن فرض الشريعة سيبق محصوراً

ضمن من ينتم للطائفة السنية ويستثن منهم من يضع نفسه ف الطائفة المدنية أو العلمانية ولا خلاف عل التسمية.

وسيون لل سوري الحق ف محاولة إقناع باق السوريين لتبن قانون ما عل مستوى الأمة السورية حت لو كان هذا

القانون مأخوذاً من الشريعة الإسلامية أو من أي عقيدة أخرى، هو له نيته وذلك بينه وبين ربه، ونحن لنا أن نناقش القانون

المقترح وإذا وافقت عليه أغلبية السوريين فإنه سيبق قانوناً مدنياً ولو كان ف الأصل مأخوذا من دين من الأديان، لا يهم

ل السوريين وعلون دولة لون لها دين من الأديان بل ستلن ي مستوى سورية كلها الت مصدره حين نريد تطبيقه عل

مسافة واحدة من كل طوائف السوريين. ولا يؤثر عل الثواب الذي نريده من اله عل تطبيق تشريع إسلام ما، فيما لو كان

هذا التشريع قانوناً مدنياً من الناحية الرسمية، فربنا يعلم ما ف قلوبنا. المهم أن يون كل شء بلا إكراه ويون بحرية

وديمقراطية حقيقية. عندها سيون من حق أي سوري رجلا كان أو امرأة أن يترشح ليرأس الجمهورية، وسيون من حق

كل سوري أن يختار منطلقاً ف اختياره من معتقده الدين أو مستبعداً الدين وحاصراً له ف الحياة الشخصية. المهم أن يتم

انتخاب الرئيس من خلال ديمقراطية حقيقية، وإن كنت كمسلم أؤمن أنه لا يجوز أن يون رئيس دولت غير مسلم فل الحق

ف أن أعبر عن ذلك من خلال صندوق الانتخاب، وإن جاءت الأمور عل غير ما أؤمن به كأن ينتخب السوريون امرأة أو

غير مسلم لرئاسة الجمهورية فإنها لن تون نهاية العالم، لأن رئيس الجمهورية لن يون الحاكم بأمره، بل سيون موظفاً

رفيع المستوى ف دولة ديمقراطية لا تعطيه الفرصة ك يستبد ويحم بهواه، ولن يون عل وزر أو إثم إن كنت بذلت ما

أستطيع من جهد سلم وقانون من أجل إيصال المرشح الذي أرغب ف أن يون رئيساً للجمهورية سواء كان تفضيل له

عل أساس الدين أو عل أساس الجنس.

يجب أن يدرك كل منا أنه فرد واحد لا يحق له أن يرِه الآخرين عل ما يراه مناسباً، بل له أن يدعوهم إل ذلك باللمة

الطيبة، ولن يون ملاماً عند اله إن لم يستجيبوا لدعوته، فم من رسول لم يستجب لدعوته أحد أو استجاب له قلة قليلة



فقط. يجب أن لا نُحمل أنفسنا فوق طاقتنا ولا أن نفرض وصاية عل غيرنا، اللهم إلا أن نجبر أولادنا عل الصلاة ضمن

عملية تربيتنا لهم حت إذا بلغوا مبلغ الرجال والنساء توقفنا عن إجبارهم وعاملناهم كبار لهم كامل الحرية، إنما ندعوهم

برفق وموعظة حسنة لما نعتقد أنه خير لهم. ف الدولة السورية المنشودة سيون للناس حرية التعبير عن أي شء

وبالطريقة الت يختارونها لن لن يون لهم حرية السخرية أو شتم أو إهانة الرموز الدينية لأي طائفة من السوريين حت لو

كان مشركوا العرب يعبدونها ك المؤمنين أن يسبوا الآلهة والأصنام الت ه حرم علكان هذا الرمز هو بوذا أو غيفارا، فال

هواْ البسفَي هونِ الن دونَ مدْعي واْ الَّذِينبتَس لاو} :سب المؤمنين لآلهتهم المزعومة، قال تعال رداً عل هلا يسب هؤلاء ال

عدْواً بِغَيرِ علْم كذَلكَ زَينَّا لل امة عملَهم ثُم الَ ربِهِم مرجِعهم فَينَبِىهم بِما كانُواْ يعملُونَ } الأنعام108، أي سيون لمن شاء

أن يجادل بما شاء من أفار لن لن يون له الحق أن يشتم اله أو الرسول أو القرآن أو الصحابة أو غير ذلك من رموز لأية

مَالسوريين والاعتراف لهم بأنهم {ل ء إلا وجوب احترام باقير وتعبير لا يحدها شون هنالك حرية تفطائفة دينية، سي

دِينُم ول دِين} الافرون6، أي سيعترف المؤمن للافر بحقه ف أن يعتقد ما شاء ويعبد ما شاء دون أن يون لأحد حق

إكراه غيره عل اتباعه، فالإنسان كائن مستخلف له الحرية أن يفعل ما يشاء طالما أنه لم يعتدِ عل حقوق الآخرين وطالما أن

اله سيحاسبه يوم القيامة فيعط الجنة لمن آمن وعمل صالحاً ويدخل النار من استبر وأصر عل الفر وعصيان الخالق.

ولنا أن ندعوه بالحمة والموعظة الحسنة وبالرفق وبالت ه أحسن، وعلينا عندما ندعوه أن نون مخلصين ف حبنا للخير

له وف حرصنا عل هدايته من أجله لا من أجلنا، ولفائدته لا لفائدتنا، وعندها ستحقق الدعوة أعظم النتائج بعس الإكراه

الذي لن ينتج إلا المنافقين الارهين الذين يتربصون بنا الدوائر.

الإنسان مفطور عل الاستقلالية ومحاولة إجباره عل شء تجعله يره هذا الشء ويرفضه حت لو كان فيه الخير له لأنه

يريد أن يشعر بحريته واستقلاليته، قال تعال: {ولَو شَاء ربكَ لآمن من ف الارضِ كلُّهم جميعاً افَانت تُرِه النَّاس حتَّ يونُواْ

مومنين } يونس99. وسيون الوالدان هما صاحبا اللمة فيما يوجه لأطفالهما من تعليم دين أو لا دين، حت إذا بلغ

السوريين. ف أن يختاروا لأنفسهم كباق الأطفال السن القانونية صاروا هم المسؤولين عن أنفسهم ولهم الحرية التامة ف

الدولة السورية المنشودة كما ف أي دولة إسلامية صافية دينياً لا مجال للعنف ف سبيل التغيير الاجتماع والسياس أبداً،

بـل الجهـاد سـيون كلمـة حـق عنـد سـلطان جـائر، أي جهـاد بالوسائـل السياسـية اللاعنفيـة كالعصـيان المـدن والتظـاهر

والاعتصام ووسائل الإعلام وغير ذلك مما لا يمارس فيه القتل أو الإكراه من أي نوع، وهذا لا يتناقض مع أن من قُتل دون

نفسه فهو شهيد ومن قتل دون عرضه فهو شهيد ومن قتل دون ماله فهو شهيد.

 

المصادر:


