
وأنت تقرأ القرآن ستجد ف سورة لقمان وصية أبٍ لابنه، تستوقفك التربية الإيمانية، فلما تلوتَها أحسست بعظَم الوصية لما

حوته من «أصول الشريعة وه: الاعتقادات، والأعمال، وأدب المعاملة، وأدب النفس»[1]، تلتمس فيها حنان الأب وشفقته

وحرصه عل ابنه. وحين تُطالع السنة النبوية تجد نصيحة النب صل اله عليه وسلم لابن عمه عبد اله بن عباس رض اله

عنهما، ولابن أخت زوجته ميمونة رض اله عنها، وهو غلام، ف حديث: «احفظ اله يحفظك»، الذي يقول عنه ابن رجب

الحنبل: «هذا الحديث يتضمن وصايا عظيمة وقواعد كلية من أهم أمور الدين وأجلها»[2]، ويلاحظ عل هذه الوصايا أنها

كانت مشافهة، إذ العقل حاضر لاستيعابها وحفظها، فأدوات التابة آنذاك لم تن ذات وفرة، ومن رحمة اله بهذه الأمة أن

حفظ لها الوح المبين، وها نحن نطالعها اليوم وكل يوم.

وحيال إطلالة سريعة عل الأدبيات الت كتبت كنصيحة من الآباء إل الأبناء، تجد أن هناك نصائح عدة مبثوثة ف طيات

ف كتاب «المنتخب من وصايا الآباء للأبناء» لـ«وائل خلف» تطالعك وصايا الآباء والأمهات للأبناء، وه تب، وفال

مجملها وصايا إيمانية، وقد دونت شيىا من وصايا الأمهات للأبناء ف مقال سابق عنوانه «الأمومة ميلاد أمة»[3]، كما أن

هناك نصائح صنفت لهذا الغرض ف مصنف مستقل، منها «النصيحة الولدية» لأب الوليد الباج (ت:474 هـ)، ورسالة

موجهة لتلميذٍ له، ولابن الجوزي (ت:630هـ) رسالة كتبها إل (ت:505 هـ) وه بـ«الولدية»، للغزال أيها الولد»، تُسم»

ابنه أب القاسم لما رأى فيه نوعا من التوان عن الجد ف طلب العلم، و«إل ولدي» لأحمد أمين، وه ف الأصل سلسة

مقالات لمجلة الهلال نُشرت عام 1950م، و«إل ولدي» لجواد شبر، وه مجموعة من القطع الشعرية قام بجمعها المؤلف،

و«وصايا إل ولدي» لمصطف أغا، وه مجموعة نُشرت ف إحدى الصحف، وغيرها.

فمن خلال هذه اللمحة للأدبيات الت اهتمت بالتربية الإيمانية أدركت أهميتها، مع إغفالها للأسف ف واقعنا حيث تم التمركز

حول التربية المادية والرفاهية المفرطة، وبرهان ذلك: الجيل الذي خرج علينا اليوم وهو ف ربيع الزهور من عمره يفّر

ه أن ترفع ويذكر فيها اسمه، حيث يصطف المسلمون فبيوت أذن ال ه أكبر، فان حيث ينادى بـالأشرف م ر، فويفج

الجمع والجماعات، ألا يدلك هذا عل غياب التربية الإيمانية من الوالدين والأسرة؟!

وبرهان آخر انتشار ظاهرة التشيك ف المسلَّمات بين كثير من الشبان والشابات، وإعادة قراءة النصوص من جديد، وعدم

التسليم للأحام الشرعية بدعوى حرية الرأي، مما مهد لظهور الإلحاد، وبرهان ثالث اختلال منظومة القيم والأخلاق لدى

شذرات ذهبية من النصيحة الولدية
الاتب : سامية البدري

التاريخ : 5 ديسمبر 2015 م

المشاهدات : 4918



الأبناء من الصغار والبار، حيث تفشت النزعة الاستهلاكية، والركض خلف الماركات حت وإن كانت مقلدة! والتنافس

عل التفاهات، كما تبدى لنا جيً يستعرض بجسده عل الشاشة المرئية عبر مواقع التواصل يهدف للتفاعل السريع بنقل

الحدث مباشرة وهو ساخن!

أختم ببرهان الانسياق وراء البرامج التدريبية والتنمية البشرية الت تحتوي عل الممارسات الشركية الت ضجت بها

الساحة، وخلبت عقول الأجيال، وما ه إلا مورثات ديانات شرقية، منها دورات «الداوزنج»: وهو التنبؤ بالغيب ومعرفة

الأشياء المفقودة من خلال الاستعانة بأحجار معينة انتشرت ف الأسواق.. تدريب عل الصور الشركية لنه بحلة جديدة

عصرية يتم التسويق لها!

والسؤال: لماذا هذا الانحدار المعرف العقدي الفطري القيم للبعض من أجيالنا؟!

ألا يحتاج إل وقفة من قبل الآباء والأمهات؟!

أليس السبب غياب التربية الإيمانية من الأم والأب؟! أليس السبب غياب الاستشعار بالمسؤولية؟! أليس هو كفر بنعمة الأبناء

حيث لم يشر اله عليها مع أن هناك من حرم منها؟! أليس السبب إسناد الأمر إل غير أهله ف التربية حيث تشاغل

المسؤول عن رعيته؟! أليس السبب تقلص دور الأسرة حيث غابت الأسرة الممتدة وظهرت الأسرة النووية، وأصبح لسان

حال الثير «تغير الجيل»، و«هذا جيل الإلترونيات»، مع اقتصار دور التربية عل المدرسة فحسب؟!

كثيرا ما أتجاذب أطراف الحديث مع الأمهات عن وسائل التربية لمشاركتهن ف الهم الذي نحمله جميعا، ماذا قرأنا؟! ماذا

تعلمنا؟! هل استفدنا من خبرات أمهاتنا وأجدادنا؟! أتفاجأ بأن ليس ثمت اهتمام بالجانب التثقيف لأساليب التربية!!

وتصفعن الإجابة بـ«هذا الجيل غير»!!

من منا جلس مع ابنه يعلمه أمور دينه، يحرك الحس الإيمان الفطري بداخله، ورسم له خطة تربوية إيمانية تهدف لتنشئته

عل منهج الحق؟!

لن أغض الطرف عن النماذج المشرقة ف المجتمع عبر كل عصر وف كل مصر، الت استشعرت نعمة الوالدية والولد

فربت أبناءها تربية إيمانية واعتنت بهم عناية شديدة، وبذلت ف ذلك طُرقًا عدّة، منها كتابة النصائح لأولادهم، وهو أسلوب

تربوي هادف، وخالد، له أثر عجيب من واقع تجربت له، فمن من الآباء فر فيه ونفذه؟!

ومن ذلك «النصيحة الولدية» لأب الوليد الباج، الت سأسطر الحديث عنها من خلال الحديث الموجز عن الوالد للتعرف

عليه أو، وثانيا: تدوين بعض الشذرات الذهبية عنها.

قاض الفقيه المال ،الباج الأندلس سليمان بن خلف بن سعد بن أيوب التجيب ا الوالد: فهو أبو الوليد الباجأم

الأندلس، الأصول المفسر، من سلالة بيت علم، أحد الحفاظ المثرين ف الفقه والحديث، له مصنفات عديدة ف الجرح

والتعديل والتفسير والفقه والأصول، منها كتاب «النصحية الولدية»، وأخذ عنه ابن عبدالبر صاحب «الاستيعاب»، وبينه

وبين ابن حزم مجالس ومناظرات[4]. هذه لمحة يسيرة عن كاتب الوصية وموناته العلمية والفرية.

الشذرات الذهبية من «الوصية الولدية»:

لخص منهجه فيها: بأنه يوصكلماته لولديه، وا خلد أبو الوليد الباجسبع وعشرين صفحة، ي تقع «الوصية الولدية» ف

ابنيه بمسألة ثم يدلل عليها، ويحرك الجانب الإيمان فيهما فيذكر بالآخرة ومراقبة اله تعال، ولا يغفل إثارة العقل ليستحثه



عل التفير، كما امتاز منهجه بأنه يقوم عل الترغيب والترهيب ولم يقتصر عل أحدهما، وهو منهج تربوي مهم للنفس

البشرية، ومن مميزات منهجه أيضا أنه يأمر فيرغب، وينه فيخوف، فالنفس حينًا تقبل، وحينًا تدبر، فه بحاجة لمن

يوجهها ف جميع حالاتها، وهذا هو منهج الأنبياء، ومن مميزات وصيته أنه يهتم بالفرد المنتم لأسرة ومجتمع وأمة، أي أنه لا

يتمركز حول الفرد وحده، ولا يفصله عن مجتمعه، ولا يخضعه له، فالسلطة هنا دينية ليست فردية ولا مجتمعية، فهو يرسم

معالم الطريق لابنيه بمنهجية علمية مؤصلة، حيث يقول: «ففيما أرسمه من وصيت وأبينه من نصيحت ما إن عملتما به،

ثبتما عل منهاج السلف الصالح، وفزتما بالمتجر الرابح، ونلتما خير الدنيا والآخرة» (ص2).

تأمل ربطه الدنيا بالآخرة، لم تقتصر عل جانب دون آخر، رسمه وفق منهج علم مبن عل الدليل، موضحا الغاية

والوسيلة.

لماذا يدون الأب نصيحته لابنيه؟ يجيب قائً: «لا أحد أنصح من لما، ولا أشفق من عليما» (ص2)، يترجم حبه وشفقته

ف إسداء النصح لهما، فلم يغلب الجانب العاطف، بل جعله وسيلة لإسعاد ابنيه.

هإنَّ ال نا بي قُوبعيو يهنب يماهرا إببِه صووصية الأنبياء لأبنائهم: {و وصاياه بوصية التمسك بالدين، وه يبتدئ الأب أول

ا علوأكررها حرص ،ذلك وصيت ما فونَ} [البقرة: 132] فيقول: «أؤكد عليملسنتُم ماو إ وتُنفَلا تَم الدِّين مَل َطَفاص

تعلقما وتمسما بهذا الدين الذي تفضل اله تعال علينا به» (ص4)، هنا يذكر الأب ابنيه بنعمة الإسلام الت ه من فضل

هن نُّشْرِكَ بِالانَ لَنَا اا كم قُوبعيو اقحإسو يماهرإب ائلَّةَ آبم تعاتَّبكل مسلم، وهو يذكرنا بقول يوسف الصديق: {و ه علال

من شَء ذَلكَ من فَضل اله علَينَا وعلَ النَّاسِ ولَن اكثَر النَّاسِ لا يشْرونَ} [يوسف: 38]

لماذا الوصية بالإسلام؟ لأنه يرجو اللقاء بهما ف الجنَّة «حيث لا نخاف فُرقة، ولا نتوقع إزالة، ويعلم اله تعال شوق إل ذلك

وحرص عليه، كما يعلم إشفاق من أن تزل بأحدكما قدم، أو تعدل به فتنة، فيحل عليه من سخط اله تعال ما يحله دار

البوار» (ص4).

يا اله ما أعظمه من رجاء، هذا تربط التربية الإيمانية لقاء الدنيا بالآخرة، أي نعيم هذا الذي لا ياد يوصف.. يجمعك اله

وأولادك وبمن تحب ف الجنة دار الخلود حيث اللقاء السرمدي! باله عليم من منا فر ف هذا اللقاء وسع لتحقيقه؟! ألا

يحتاج منا معشر الآباء والأمهات لوثبة؟!

كثيرا ما شُغلنا بالإغراق ف التفير لتوفير كل ما يخلد أبناءنا ف الدنيا: مسن مشرب مأكل ملبس... لم يدر بحسباننا أن

نفر فيما يجمعنا بهم ف الآخرة، غابت عنا الغاية الحقيقية، فاكتفينا بالنظر إل سعادة العاجلة ولم نفر بالآجلة.

ثم بعد هذا الاستهلال يقسم وصيته قسمين:

الأول منها يختص بـ«الدين» وامتد هذا القسم من (ص5 إل ص16).

تحفظًا عل حيث التعامل مع الآخرين، إلا أنّ ل (ص27 ص17 إل) يختص بـ«الدنيا» وكان الحديث عنه من والثان

تقسيمه، لأنن أجد ما سطره ف هذه الوصية كله من أمور الدين حيث لا تنفك حياة المسلم عن التعبد له تعال ف حياته

كلها، وكأن به يريد أن يرب نفوس أولاده أو تربية إيمانية، حت إذا تمن الإيمان منهم تعاملوا مع الآخرين وفق ما يمليه

عليهم إيمانهم، لا كما تمل عليهم أهواؤهم ويحلو لهم، فالإنسان بطبعه يحتاج لأن يتعامل مع الآخرين ولا بد له من أخلاقيات

للتعامل مع الآخرين. الشمولية التربوية ف الوصية تُنب عن نظرة عميقة للمرب حيث يرب الفرد المنتم للأمة ليبنيها، لا

المنفك عنها الذي لا شأن له فيها.



فبدأ بأركان الإيمان الت مبناها عل الغيب حيث التصديق والتسليم، ثم بين المصدر المعرف لهذه المسائل، وهو التاب

والسنة، إذ المسائل لا بد لها من دلائل تبرهن عل صدقها ويقينها حت لا يساور الشك النفس البشرية الضعيفة وليطمئن

القلب، ثم بين لهم المنهج الحق للسلف للتأس به، وبينه ف طاعة الرسول صل اله عليه وسلم المبنية عل المحبة، لتعرف

أكثر عل سنته، وللانقياد له برضا، ومن الوصايا أيضا أن تشرئب القلوب محبةً لأصحابه أجمعين رضوان اله عليهم، وبيان

فضلهم ومزيتهم علىـ الأمة ليون المنهج واضحا أبلج لا يتلجلج السالك فيه، ومن الوصايا أيضا توقير العلماء فهم من

يحفظون ميراث النبوة.

وبعد أن بين لهم أصول المسائل وأدلتها وبصرهم بالمنهج انتقل من عمل الباطن إل عمل الظاهر حيث يترجم الإيمان الذي

يسن ف القلب فعل الجوارح، فشرع يذكرهم بأركان الإسلام: «وإقام الصلاة، فإنها عمود الدين وعماد الشريعة، وآكد

فرائض الملة ف مراعاة طهارتها، ومراقبة أوقاتها، وإتمام قراءتها، وإكمال ركوعها وسجودها» (ص6)، أداء الزكاة «لا

تؤخرها عن وقتها، ولا يبخل بثيرها، ولا يغفل عن يسيرها، وبأوف وزن، فإنَّ اله تعال أكرم الرماء، وأحق من اختير له،

ولتُعطَ بطيب نفسٍ، وتيقُّن أنها بركة ف المال وتطهير له، وتدفع إل مستحقّها دونَ محاباة ولا متابعة هوى ولا هوادة»

(ص7)، فهو ينبه بتنحية الهوى باللية عند أمر اله.

صيام رمضان «فإنه عبادة السر وطاعة الرب» (ص7)، ثم حج بيت اله الحرام «الحج المبرور ليس له جزاء عند اله إلا

الجنة» متفق عليه، الجهاد ف سبيل اله بالنفس والمال، يحثهما عل السباق لشعائر الإسلام، وألا يضيعا حدود اله، أي

نَّةجو مِبن رم ةرغْفم َوا إلارِعسو} ه تعالال السباق إل ،فيهما الجانب الإيمان تفيان بالإتيان فقط بل يحفزأنهما لا ي

عرضها السموات والارض اعدَّت للْمتَّقين} [آل عمران: 133].

هناك من يأت بأحام الشريعة وهو يستشعر التليف بها فحسب، وهناك من يستشعر محبة وعظم من أمر بها ليسارع

ويسابق إليها، أليس هذا عامً من عوامل الثبات عل الدين الحق؟!

ما السبيل لمعرفة ما ذكره سابقًا؟! إنه طلب العلم: «واعلما أنما إنَّما تصلان إل أداء هذه الفرائض والإتيان بما يلزمما

منها ـ مع توفيق اله لما ـ بالعلم الذي هو أصل الخير، وبه يتوصل إل البِرِ، فعليما بطلبه؛ فإنَّه غن لطالبِه، وعز لحامله،

وهو ـ مع هذا ـ السبب الأعظم إل الآخرة؛ به تُجتنب الشبهات، وتصح القُربات» (ص8)، وبعد أن بين مانة طلب العلم بدأ

ف بيان فضله ومانة العلماء للترغيب فيه، وأن أفضل العلوم علوم الشريعة، ثم يحذرهما من الاطلاع عل كتب المنطق

.ري والتأصيل المنهجوين الفالقراءة والبحث للت الشك والريب.. منهج تربوي ف لا يقعا ف حت ،والفلسفة ابتداء

ثم شرع ف الجانب السلوك والأخلاق، الذي لا ينفك عن الجانب التعبدي التوحيدي الذي يتعبد به المرء ربه، فيبدأ بالأمر

بالمعروف والنه عن المنر، وطاعة ولاة الأمر ف غير معصية اله، والالتزام بالصدق واجتناب الذب، وأداء الأمانة،

وتتميم الميزان لأن النقص مقت، ثم ينهاهما عن المشاركة ف سفك الدماء: «وإياكما والعونَ عل سفكِ دم بلمة، أو

المشاركةَ فيه بلفظة، فلا يزال الإنسان ف فُسحة من دينه ما لم يغمس يدَه أو لسانَه ف دم امرئٍ مسلم. قال اله تعال: {ومن

يقْتُل مومنًا متَعمدًا فَجزاوه جهنَّم خَالدًا فيها وغَضب اله علَيه ولَعنَه واعدَّ لَه عذَابا عظيما} [النساء: 93]» (ص12).

ولا تقربوا الزنا لأن اجتنابه من أخلاق الفضلاء، وإياكما وشرب الخمر «فبين تعال أنها من عمل الشيطان، ووصفها

بالرِجس، وقرنَ الفلاح باجتنابِها، فهل يستجيز عاقل يصدِّق البارى ف خبرِه تبارك اسمه، ويعلم أنه أراد الخير لنا فيما حذرنا

عنه منها أنْ يقربها أو يتدنَّس بها» (ص12)، وإياكما والربا «فإنَّ اله تعال قد نه عنه، وتوعدَ بمحاربة من لم يتُب منه»

(ص13)، ولا تأكلوا مال أحد بغير حق وعليم بطلب الحلال واجتناب الحرام، وإياكما والظلم فإنه ظلمات يوم القيامة،



وإياكما والنميمة «فإن أول من يمقت عليها من تنقل إليه» (ص13)، «وإياكما والحسد فإنه داء يهلك صاحبه، وإياكما

والفواحش فإنَّ اله تعال حرم ما ظهر منها وما بطَن، والإثم والبغ بغيرِ الحق، وإياكما والغيبةَ، فإنَّها تُحبطُ الحسناتِ،

هخَطس وإل ،بّه متقلمقتِ ال ه ففإنَّ صاحب ،ربالمخلوقِ، وإياكما وال إل ضّغوتُب ،الخالق نثر السيئاتِ، وتُبعدُ مُوت

ورِ فإنَّها تقطع ظهرمعه سيادةٌ، وإياكما وشهادةَ الز معليه دِيانةٌ، ولا تَت فإنه لا داء أدوأ منه، لا تسلَم وإياكما والبخل ،بنْقَلم

صاحبِها، وتُفسدُ دين متقلّدِها، وتُخلد قبح ذكرِه، وأول من يمقتُه وينم عليه المشهود له، وإياكما والرِشوةَ، فإنها تعم عين

البصير، وتحط قدر الرفيع، وإياكما والأغان، فإن الغناء ينبت الفتنة ف القلب، ويولد خواطر السوء ف النفس، وإياكما

ون عمركما أعزفإنه شغل البطالين، ومحاولة المترفين، يفسد العمر، ويشغل عن الفرض، ويجب أن ي والنرد والشطرنج

عليما وأفضل عندكما من أن تقطعاه بمثل هذه السخافات الت لا تجدي، وتفسداه بهذه الحماقات الت تضر وتردي،

وإياكما والقضاء بالنجوم والتَّهن فإنَّ ذلك لمن صدَّقه مخرج عن الدَّين، ومدخل له ف جملة المارقين» (ص14ـ 16)،

جملة من النواه يبين دليلها وسبب النه عنها، فالنفوس حينًا تركن للدعة وتميل للهوى فتنحرف، فهو يوجهها للاستفادة

من سنوات العمر حت لا تضيع سدى.

ف القسم الثان من وصيته ينتقل من الحقوق والوجبات العامة إل الحقوق والوجبات الخاصة ف الأسرة، فيذكر الأخ بحق

أخيه، ثم يذكر البير بالعطف عل الصغير، والصغير بتوقير البير، مع بيان واجب كل منهما تجاه الآخر، نظرية الواجبات

والحقوق الإسلامية المتبادلة وليست المنتزعة قوة وغصبا، ويحيط هذه الأخوة بسياج النصح له، ومحبة الخير لل منهما،

وغرس الإيثار، والتعاطف والتواصل لنيل رضا اله، ثم ينهاهم عن جملة من الأخلاق الت تفسد عليهم دينهم ودنياهم

وعلاقتهــم الاجتماعيــة: «إياكمــا والتنــافس والتقــاطع والتــدابر والتحاســدَ» (ص18)، وهــو يمحــض لهــم النصــيحة فــ بــذل

المعروف من قبل ومن بعد، «من أسدى منما إل أخيه معروفًا أو مارمةً أو مواصلةً، فلا ينتظر مقارضةً عليها» (ص18)،

وحت إن نس أحد أبنائه وصيته ولم يعمل بها، فأخطأ ف حق أخيه، فالآخر يتلاف تلك الإساءة بتمسه بوصية أبيه، والصبر

عل أخيه، والرفق به.. يحرك جميع البواعث النفسية ف نفوس أبنائه، تارة بتذكر وصية الأب الذي يحوز ف قلبك عل مانة

علية وله حق السمع والطاعة ف غير معصية، وأخرى بوجوه البر والإحسان، وثالثة يذكره بالعاقبة «فإنه يحمد عاقبة صبره،

ويفوز بالفضل ف أمره»، ثم يؤكد عل الاجتماع والاتفاق ونبذ الفرقة، وتتسع النصيحة الوالدية لتشمل أفراد الأسرة من ذوي

القرابة، فيوص ابنيه بصلة أرحامهما، وتعهدهم بالزيارة وتفقد أحوالهم المادية والمعنوية، وقضاء حوائجهم، دون أن ينتظروا

جزاء أو شورا، فإن هذا مفسد لعلاقتهم، ثم تنتقل الوصية الوالدية إل الجار، بحفظه وكف الأذى عنه وبستر عورته، والصبر

عليه، مبينًا حقوق الجار بالقرب وبالنسب، ثم يوصيهما بصلة أصدقائه، فمعان الوفاء تتجل حت بعد رحيل الأب.

ويذكر بوصايا قلبية يحتاجها الإنسان ليقوى عل عبادة اله ومواجهة الأزمات بروح المؤمن بالتوكل عل اله تعال وتفويض

الأمر إليه، والاستعانة بالدعاء ف البأساء والضراء، «فإن الدعاء سفينة لا تعطب، وحزب لا يغلب، وجند لا يهرب» (ص21)،

والاستمرار عل الدعاء مع إحسان الظن باله «فالذي ألهمما إل الدعاء ووفقما، لا بد أن يحسن العاقبة لما، وقد نجاكما

بدعائما عن الثير، وصرف به عنما من البلاء البير» (ص21)، ويلفت انتباه ابنيه إل شر اله عل نعمه، وأن يجعلاها

.ه تعالغير ال ا لعبادته، ويحذرهما من كفر النعمة وجحودها ونسبتها إلطاعته، وسبب عونًا عل

غير معصية، وعدم الخروج عليه، «إياكما والتعريض الأمر: طاعته ف علاقة أولاده بول بجملة من الوصايا ف ثم يأت

للخلاف لهم، والقيام عليهم، فإنَّ هذا فيه العطَب العاجل، والخزي الآجل، ولو ظفَرتُما ف خلافما، ونفذتُما فيما حاولتما،

لانَ ذلك سبب هلاكما لما تسبانه من المآثم، وتُحدِثان عل الناس من الحوادث والعظائم» (ص22ـ 23).



يحرص أبو الوليد ف نصح ولديه ف كل الأحوال مع كل الأشخاص، إنه يرب الابن الذي ينتم إل أسرة وأمة، إنّه يحمل

هما رساليا ف تربية ابنيه.. يا اله ما ذا لو حمل كل أب وأم الهم الرسال؟!

ا علا لأي ظرف يخل بتلك الوصية، وحرصاحترازًا منه وتحسب ،ثم يذكر وصية لقمان لابنه مخافة أن تُفقد وصيته، فتُنس

إيصالها بافة الأساليب، يا اله عل حرصه وشفقته ورحمته بابنيه.

ويختم وصيته بالتوكل عل اله ف تربيته الإيمانية لولديه، «وإنّ لاوصيما، وأعلم أنّ لن اغن عنما من اله شيىا. إنِ

الحم إلا له عليه توكلت وعليه فليتوكل المتوكلونَ، وهو حسبنا ونعم الوكيل» (ص26)، وهو يذكرنا بموقف نب اله يعقوب

مع بينه حين قال لهم: {وما اغْن عنم من اله من شَء إنِ الْـحم إ له علَيه تَوكلْت وعلَيه فَلْيتَوكل الْـمتَوكلُونَ} [يوسف:

76]، وكأن بخاتمته يوص فيها كل الآباء والأمهات بالتوكل عل اله ف تربية أولادهم، وهذا ما نغفل عنه أحيانًا.

إنَّ الوصية الولدية عل أهميتها إلا أنها لم تحظَ بالاهتمام من جهة التربية الوالدية وأثرها عل الأولاد، تعلما وتعليما وشرحا

وتوجيها، وقد شُرحت[5] وكتبت لها وقفات[6]، وهو شرح لمسائلها، أي أنها ابتعدت عن الهدف التربوي الذي لأجله

وضعت الوصية.

إنَّ كل ما أتمناه أنْ تُفعل هذه الوصية تربويا داخل كل أسرة، ويخطب بها عل المنابر، ويشار إليها ف محافل مجالس الآباء

والأمهات الت تعقدها المدارس، وتُعقد لها دورات تربوية للوالدين تُستل مادتها من الوصية، ويلزم كل أم وأب بحضورها

كالدورات الت تعقد للزوجين، فتربية الأبناء مسؤولية. لماذا تثر حالات الطلاق؟! لأن الزوجين لم يؤهلا؛ جميل، لن ثمت

سببا حقيقيا يقف خلف هذا وهو التربية!! فيتمدد الخلل دون أن ننتبه له ونقف عليه، ونجتثه من جذوره.

مستقبل أمته ولا يأكله، ولا يرقص عل متمسك بدينه، معتز بهويته، يبن من خلال التربية الإيمانية سيخرج لنا جيل منتج واع

جراحها، ولا يتهن لمستقبله، ولا يسلم عقله لغيره ليتحم به، يفر ولا يفر، يحلل ويدلل، ويتعلم ويعلّم، يترك أثرا قبل وبعد

اهوبفَا ةطْرالْف َلولَدُ علُودٍ يوم له عليه وسلم: «كال صل حديث النب ظم أثر التربية الدينية فرحيله، ولنا أن نتأمل ع

يهوِدانه، او ينَصرانه، او يمجِسانه» متفق عليه، وف هذا يقول ابن تيمية: «المراد بالحديث أن الأبوين يلقنانه الفر ويعلمانه

إياه، وذكر النب صل اله عليه وسلم الأبوين لأنهما الأصل العام الغالب ف تربية الأطفال، فإن كل طفل فلا بد له من أبوين

وهما اللذان يربيانه مع بقائهما وقدرتهما»[7]، وهذا بخلاف المنظمات الدولية الغربية الت تسن المواثيق لإحداث هوة

سحيقة تفصل الآباء عن الأبناء من جهة الدين، لتعط الابن حرية اختيار دينه، ولا تجعل للأب أي سلطة عل الابن، ولنا أن

نتصور مدى التشتت الذي يهدم الأسرة من جذورها ليفها، ويسع ف تقويضها بشت الطرق، وهذا ما نبه إليه غوستاف

لوبون حين عدد ما تتمتع به شعوب الشرق بخلاف شعوب الغرب، حيث يقول: «تتمتع شعوب الشرق بما خسرناه من

التماسك، فمعتقدات هذه الشعوب لا تزال قوية، وتحافظ أسرها عل استقرارها القديم، وبقيت مقومات المجتمعات القديمة،

كالديانة والأسرة والنظم والتقاليد والعادات، وه الت أصابها ف الغرب من الهدم ما أصابها، مؤثرة ف الشرق مسيطرة

عليه، وليس عل الشرقيين أن يفروا ف تبديلها»، ويقول أيضا: «ما بين الشرق والغرب من الاختلاف عظيم إل الغاية،

ويبلغ من عظمه ما يتعذر معه اعتناق أحدهما لمبادئ الآخر وتفيره»[8].

أختم بأنه لابد من أن يعود للأسرة دورها، وهذا لن يون حت يدرك الآباء والأمهات دورهم الحقيق ف التربية، وألا تقتصر

عل الجانب المادي وحده، فلا بد من الجانب الإيمان، والتوازن بينهما مطلب ملح؛ «فلم راع وكلم مسؤول عن رعيته».

 



--------------------------

[1] التحرير والتنوير، لابن عاشور.

[2] جامع العلوم والحم لابن رجب، وله رسالة بعنوان «نور المقباس ف فوائد حديث ابن عباس».

/http://www.alukah.net/social/0/74796 [3]

[4] ينظر للترجمة: «الديباج المذهب ف معرفة أعيان علماء المذهب» لابن فرحون ص76، و«طبقات الحفاظ» للسيوط (1/98)، و«شذرات الذهب ف أخبار من

ذهب» لعبدالح بن أحمد بن محمد العري الحنبل تحقيق عبد القادر الأرنؤوط ومحمود الأرناؤوط (3/ 345)، و«مرآة الجنان وعبرة اليقظان ف معرفة حوادث

الزمان» ص446، و«طبقات المفسرين» لأحمد بن محمد الأدنروي، تحقيق: سليمان بن صالح الخزي ص131.

https://www.youtube.com/watch?v=OAZVsYN1KlE          :هحفظه ال [5] شرحها الشيخ صالح السحيم

/ http://www.alukah.net/culture/0/38836          :د. فيصل العزاوي الوليد الباج وصية أب [6] قراءة ف

[7] درء تعارض العقل والنقل.

[8] حضارة العرب.

 

 

 

مجلة البيان العدد 341

 

المصادر:


