
مسألة «عزل الإمام: ما مسوغه وكيف يون؟» تعد من أهم مسائل فقه السياسة الشرعية، وقد قضت الشريعة بعدم تأبيد عقد

الإمامة، وربطت دوامه بدوام الشروط والصفات الت بمقتضاها عقدت له الإمامة، وقيامه بالواجبات الت أوجبها عليه عقد

الإمامة وعدم الإخلال بها.

بقائه ف اختير بناء عليها، أو لم يحقق الغرض من نصبه وكان ف انية عزله إذا اختلت الشروط والصفات التومن ذلك إم

منصبه انحلال أمر الأمة وتدهور حالها، وفساد للأمة وضياع مانتها وهيبتها.

فالولاية ليست أبدية كالملية كما أنها ليست مؤقتة بزمن ما كالجمهورية، ولن عقد الولاية عقد مطلق من الناحية الزمنية

ويظل العقد ساريا ما لم يقم مسوغ من مسوغات إنهائه المشروعة.

ومسوغات إنهائه تنحصر ف مسوغين رئيسين:

1- الإخلال الجسيم بالواجبات الملقاة عل عاتقه، ومن ثم عدم القدرة عل تحقيق الغايات الت من أجلها نصب وما يترتب

عل ذلك من اختلال الأمور اختلا عظيما، وهذا يجعل من وجود الإمام وتقرير طاعته ف هذه الحالة شرا عل الأمة، قال

الجوين: «ترك الناس سدى ملتطمين لا جامع لهم عل الحق والباطل أجدى عليهم من تقريرهم عل اتباع من هو عون

الظالمين، وملاذ الغاشمين، وموئل الهاجمين، ومعتصم المارقين الناجمين... فإن أمن استدراك ذلك، فالبدار البدار قبل

أن تزول الأمور عن مراتبها وتميل من مناصبها، وتميد خطة الإسلام بمناكبها»[1].

2- فقد شرط أو أكثر من الشروط الجوهرية الت أهلته لولاية الأمر.

وسأبحث ف هذا المقال مسألة «عزل الإمام»، والت بدأت باكرا ف تاريخ الأمة الإسلامية منذ خلافة الخليفة الراشد عثمان

بن عفان ثالث الخلفاء الراشدين رض اله تعال عنه، ف ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: مسوغات نصب الإمام.

عزل الإمام المسوغ واليفية (2-1)
الاتب : محمد شاكر الشريف

التاريخ : 5 سبتمبر 2015 م

المشاهدات : 8597



المبحث الثان: مسوغات العزل.

المبحث الثالث: اليفية الت يمن بها العزل.

المبحث الأول مسوغات نصب الإمام:

مسوغات نصب الإمام نبحثها ف فرعين: الأول عن الصفات الت ينبغ أن يتحل بها، والثان عن الواجبات الت يجب عليه

القيام بها.

الفرع الأول: شروط رئيس الدولة:

ون إلا أقرب ما تتلتزم بالدساتير الوضعية لا تتجاوز أمور الأنظمة المعاصرة الت بينما نجد شروط رئيس الدولة ف

النظام الإسلام المقابل ف تضمن نصب مستحق للمنصب، فإننا نجد ف الشروط الموضوعية الت لية منها إلالش

الشروط الموضوعية ‐ إل جانب الشروط الشلية ‐ الت تصف بدقة الصورة الت ينبغ أن يون عليها الإمام.

:أغلب الدساتير الوضعية حول الآت تدور شروط رئيس الدولة ف

1- تحديد سن من يتبوأ هذا المنصب، وف غالب الأحيان تون أربعين سنة ميلادية فما فوق.

2- التمتع بجنسية البلد الت يون رئيسا لها، هو وبعض آبائه.

3- التمتع بممارسة الحقوق السياسية فلا يون محروما من ممارستها.

هذه مجمل الشروط ف رئيس الدولة، وه شروط كما يتبين للناظر لا تفل الإتيان بصالح لهذا المنصب من حيث الصفات

أو قادر عل القيام بأعباء منصبه من حيث الواجبات حت مع افتراض توفر هذه الشروط الشلية ف من يتصدى لهذا

المنصب الرفيع ويتولاه.

وهناك بعض الشروط الت ربما ينص عليها ف دستور ولا ينص عليها ف آخر، وه مع ذلك غير كافية ف اختيار صالح

.لهذا المنصب العال

وف المقابل نجد أن الشروط المطلوبة من الناحية الشرعية ف الإمام تتجاوز هذه الأمور الشلية إل الشروط الموضوعية

الت عل أساسها يتبين مدى صلاحية رئيس الدولة الحقيقية لأن يون ف هذا المنصب الرفيع، والت تؤهله حقيقة للقيام

بوظيفته عل نحو يسمح له بدرجة كبيرة جدًا بتحقيق الأهداف والغايات المتوخاة من نصبه:

  فأول هذه الشروط وأهمها أن يون رئيس الدولة مسلما عند التولية وف أثنائها، فلو طرأ عليه كفر أو ارتد ‐ نستعيذ باله

من ذلك ‐ انعزل ولم تعد له ولاية، والأدلة عل وجوب كونه مسلما كثيرة مشهورة، ويف ف ذلك أن نذكر الإجماع، قال ابن

المنذر: «أجمع كل من يحفظ عنه من أهل العلم أن الافر لا ولاية له عل مسلم بحال»[2]، وقال القاض عياض: «أجمع

العلماء عل أن الإمامة لا تنعقد لافر، وعل أنه لو طرأ عليه الفر انعزل»[3]، وهذا الشرط يشف بوضوح وجلاء طبيعة هذه

الدولة، ويبين أنها دولة الشريعة، كما يبين الواجب الملق عل كاهل رئيس الدولة حيث يبين وجهتها، وأن دور الشعب:

حاكما ومحوما، هو دور المتبع الذي لا يملك الخروج عما حدته له أحام الشرع، وهذا الشرط مما ليس له وجود ف أكثر

،لأو ش البعض القليل الآخر لا يتضمن الالتزام بشرائع الإسلام وإنما هو وجود اسم دساتير الدول العربية، ووجوده ف

لأنه لا توجد أي مادة تلزمه باتباع الشريعة أو تجرم مخالفته لها، أو تبين ما يجب عمله إذا خالف الشريعة، ولا ترتب عل



مخالفته للشريعة أي تصرف، بعس ما إذا خالف القانون أو الدستور؛ مما يبين أن المحظور فقط هو مخالفة القانون أو

الدستور.

العلم: وهذا منظور إليه من ناحية العلم الشرع، وذلك نابع من طبيعة الدولة ف الإسلام وأنها دولة الشريعة. وقد اختلفت

أقوال أهل العلم ف الحد الذي ينبغ أن يحصله الخليفة من العلم عل قولين:

1- القول الأول: أن يون الإمام قد بلغ مرتبة الاجتهاد.

لات، ويقدر علن به من فهم المشأن يحصل من العلوم ما يتم فن يلا يشترط بلوغ رتبة الاجتهاد، ول :2- القول الثان

الموازنة بين الآراء المختلفة المتعارضة ليتوصل إل أقرب الآراء للصواب، وأيا ما كان الأمر فإن الخليفة لا يستغن عن

مراجعة العلماء فيما يشل من الأمور والنوازل، ويجب عليه مراجعة أهل العلم الموثوق فيهم ديانة وعلما فيما أشل عليه

ولم يتبين له وجهه ولا يجوز له الإقدام عل جهل وعدم دراية بالواقع «وسبيله إذا وليها ألا يقدم عل خطب انفرادا منه برأيه

واستبدادا، ويستضء برأي الحماء والعقلاء، ثم إذا عزم توكل»[4].

ونظرا لتدن حالة المعرفة بالعلوم الشرعية عل المستوى العام فإن اختيار القول الثان ف حد العلم اللازم للإمام يون

أرفق بالأمة وأقرب إل تحقيقه، وينبغ أن يضم إل هذا القول حت يون أقرب ما يون إل التمام والمحافظة عل الشريعة

أن يقال بوجوب وجود مجلس شرع للإفتاء بجانب الإمام حت يبت ف كل المسائل المشلة الت تحتاج إل بيان حم

الشريعة فيها، وهذا المجلس غير مجلس الشورى لأن الشورى تون ف الأمور المباحة لاختيار أنسبها وأسهلها كما قال

البخاري رحمه اله: «كانت الأئمة بعد النب صل اله عليه وسلم ‐ يستشيرون الأمناء من أهل العلم ف الأمور المباحة؛

ليأخذوا بأسهلها، فإذا وضح التاب أو السنة لم يتعدوه إل غيره اقتداء بالنب صل اله عليه وسلم»[5].

والعناية بالعلم الشرع لا تعن أن يون الإمام عاريا من العلوم الأخرى، وإنما ينبغ أن يون له بصر نافذ ف الحادثات

وقدرة عل السياسة.

وهذا الشرط شرط العلم مما ليس له وجود أو نظير ف الدساتير العربية مما يسمح بأن يرق لهذا المنصب العال الجهلاء

وأشباههم حت تون أعل درجة علمية وصل إليها ه مجرد الإلمام بالقراءة والتابة، فبعض الدساتير لم تشر لعلم الرئيس

البتة، والبعض الآخر اكتف باشتراط أن يون ملما بالقراءة والتابة، وكيف يون ف الوطن دكاترة ف الطب والهندسة

وأساتذة ف كل العلوم ومراكز أبحاث متخصصة ويون الإلمام بالقراءة والتابة هو أعل مؤهل عند الرئيس!

العدالة: وه صفة تجعل من اتصف بها ف مقام بحيث يون مؤديا للفرائض مجانبا لبائر الذنوب، غير مجاهر ولا مصر

عل صغائرها، فه تجمع العديد من الصفات الحسنة كالتقوى والأمانة والصدق، وتنف الصفات السيئة كالذب والغش

والخيانة، بل إنها تحمل صاحبها عل بلوغ درجات عليا من العدالة ليست بواجبة، كالحياء الذي يدفع صاحبه إل هجر

بعض المباحات، أو البعد عن الانهماك فيها، لما يدل الانغماس فيها عل ضعف جانب الزهد ف مباهج الحياة الدنيا، كما

تحمله العدالة عل مراعاة الآداب العامة ومراعاة العرف، ولا شك أن الفسق عل الضد من العدالة، ومن ثم لا يجوز عقد

الإمامة للفاسق ابتداء، فالإمام ينصب لحفظ الدين وسياسة الدنيا به وإقامة العدل بين الناس ودفع الظلم، وما به من فسق

يقعده ف غالب أمره عن القيام بذلك، ومن ثم فلا يجوز عقدها لفاسق.

والفسق ف قول جمهور الفقهاء يمنع من ابتداء عقد الإمامة لنه لا يمنع من استدامتها لما يترتب عل إخراجه منها بالفسق

ا فما يتوقع من ذلك من المصالح لاسيما إن كان مع فسقه محققًا لمصالح الأمة ساعي غالب الظن عل من مفاسد تزيد ف



علو شأنها ومراغما لأعدائها.

جودة الرأي الت تفض إل السياسة الحسنة للرعية، وتدبير المصالح ف السلم والحرب عل نحو يتمن به من القدرة

الاملة عل سرعة البت ف الأمور المهمة الت تتعلق بها مصالح الرعية والت لا يصلح التأخر كثيرا ف اتخاذ القرار

الصائب بإزائها.

سلامة الحواس والأعضاء حيث تمنه من سرعة الانتهاض ف الملمات والت يؤثر فقدانها عل قيام الإمام بمهام ومتطلبات

وظيفته، سواء بالعجز عن القيام بها أو الضعف ف استيفائها، لأن مقصود الإمامة لا يتم مع فقد هذه الأشياء.

الشجاعة والجرأة الت تحمل الإمام عل الإقدام عل ما فيه تحصيل المصالح العامة للأمة بغير خوف ولا اضطراب أو تردد.

الرجولة: فالإمام ينبغ أن يون رجً حيث إن طبيعة مهام الإمامة لا يقدر عل القيام بها عل وجهها إلا الرجال الأقوياء

من المسائل الت ه عليه وسلم: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة»[6]، وهال ه صلا، وقد قال رسول الوقلب ًجسدًا وعق

انعقد الإجماع عليها، وهذا ليس فيه حط من المرأة أو إزراء بها كما يصور ذلك الذين لا يعقلون، فإن كل عمل من الأعمال

يتطلب وجود صفات تناسبه، ومن المتفق عليه بين العقلاء أنه ليس من الحمة تليف المرء بما لا يناسبه أو يخالف طبيعته،

وقد قض اله تعال أن يرسل إل خلقه رسلا وأنبياء يبلغون الناس الرجال والنساء عنه ما أراده منهم، ومع ذلك فما أرسل

إليهم إلا الرجال ولم ين ذلك حطًا من مانة المرأة ولا استهانة بقدراتها ولا ظلما لها.

  البلوغ والعقل: وهذان شرطان لازمان ف الولايات كلها وف التاليف جميعها، والعقل المطلوب ليس فقط العقل الذي

تجب به التاليف، «بل لا بد أن يون عل درجة عالية من الذكاء والفطنة تمنه من التفير ف قضايا الأمة وإيجاد الحلول

المناسبة لها»[7]، فهذا مجمل الصفات المطلوبة ف الإمام، وأما الحديث عن شرط القرشية فذاك مطلوب ف الخليفة أو

الإمام لقوله صل اله عليه وسلم: «الأئمة من قريش»[8]، وقوله: «إن هذا الأمر ف قريش»[9] أما رئاسة الدول الت تعد

إمارة وليست بخلافة فلا يشترط فيها ذلك.

لن هذا يدل عل أن رأس الدولة ‐ سواء أكان خليفة أم لم ين خليفة ‐ ينبغ أن يون متىا عل قوة تساعده عل أداء

جماعة لها وجود قوي عل قبيلة قوية أو إل مهامه وتمنع بعض المغامرين من الخروج أو الانقلاب عليه كأن يستند إل

ذلك قول أب الأرض أو وقوف مؤسسات الدولة المختلفة معه كالجيش والشرطة والقضاء والإعلام ونحو ذلك، ويدل عل

بر الصديق رض اله تعال عنه ف سقيفة بن ساعدة غداة وفاة الرسول صل اله عليه وسلم واجتماع الصحابة لاختيار

من يخلفه ف قيادة الدولة: «إن العرب لا تعرف هذا الأمر إلا لهذا الح من قريش، وهم أوسط العرب دارا ونسبا»[10].

عصبية أي ما يتعصب به ويتقوى ويدل لأهمية وجود القوة الت الأمر إل وقد فسر ابن خلدون ذلك بضرورة أن يستند ول

ركن شديد، إذ قال لقومه: لو أن ل لوط، إن كان ليأوي إل ه عله عليه وسلم: «رحمة الال يستند إليها الإمام قوله صل

بم قوة أو آوي إل ركن شديد فما بعث اله بعده من نب إلا ف ثروة من قومه»[11]، الثروة: الثرة والمنعة.

وقد أجمل الماوردي تلك الشروط فقال: «وأما أهل الإمامة فالشروط المعتبرة فيهم سبعة:

أحدها: العدالة عل شروطها الجامعة.

والثان: العلم المؤدي إل الاجتهاد ف النوازل والأحام.

والثالث: سلامة الحواس من السمع والبصر واللسان ليصح معها مباشرة ما يدرك بها.



والرابع: سلامة الأعضاء من نقص يمنع عن استيفاء الحركة وسرعة النهوض.

والخامس: الرأي المفض إل سياسة الرعية وتدبير المصالح.

والسادس: الشجاعة والنجدة المؤدية إل حماية البيضة وجهاد العدو.

والسابع: النسب وهو أن يون من قريش لورود النص فيه وانعقاد الإجماع عليه»[12].

الفرع الثان: واجبات الإمام:

هناك واجبان أساسيان تتفرع عنهما واجبات تفصيلية يلزم الخليفة القيام بهما وما نصب إلا من أجل تحصيلهما، وهما:

1- حراسة الدين وحفظه من أن يزاد فيه أو ينتقص منه وهو أهم ما يعتن به ويحافظ عليه.

2- سياسة الدنيا به إذ لا تمض الأمور عل الاستقامة وتتحقق الأهداف العامة إلا بذلك، وهذه تتناول المصالح الدنيوية

ينتقل الأمر من مجرد وصايا نظرية ونصائح إل جميعها، واتخاذ الخطوات التنفيذية والتنظيمات العملية لتحقيق ذلك حت

تصرفات وإجراءات عملية ملزمة تبعا لقانون واضح ومستقيم لتطبق ف الواقع المعاش.

وتتفرع عن هذين الواجبين البيرين أمور كثيرة أجملها الماوردي بقوله: «الذي يلزمه من الأمور العامة عشرة أشياء:

أحدها: حفظ الدين عل أصوله المستقرة، وما أجمع عليه سلف الأمة، فإن نجم مبتدع أو زاغ ذو شبهة عنه، أوضح له

الحجة، وبين له الصواب، وأخذه بما يلزمه من الحقوق والحدود؛ ليون الدين محروسا من خلل، والأمة ممنوعة من زلل.

الثان: تنفيذ الأحام بين المتشاجرين، وقطع الخصام بين المتنازعين حت تعم النصفة، فلا يتعدى ظالم، ولا يضعف

مظلوم.

الثالث: حماية البيضة والذب عن الحريم؛ ليتصرف الناس ف المعايش، وينتشروا ف الأسفار آمنين من تغرير بنفس أو

مال.

والرابع: إقامة الحدود؛ لتصان محارم اله تعال عن الانتهاك، وتحفظ حقوق عباده من إتلاف واستهلاك.

والخامس: تحصين الثغور بالعدة المانعة والقوة الدافعة حت لا تظفر الأعداء بغرة ينتهون فيها محرما، أو يسفون فيها

لمسلم أو معاهد دما.

والسادس: جهاد من عاند الإسلام بعد الدعوة حت يسلم أو يدخل ف الذمة؛ ليقام بحق اله تعال ف إظهاره عل الدين كله.

والسابع: جباية الفء والصدقات عل ما أوجبه الشرع نصا واجتهادا من غير خوف ولا عسف.

والثامن: تقدير العطايا وما يستحق ف بيت المال من غير سرف ولا تقتير، ودفعه ف وقت لا تقديم فيه ولا تأخير.

التاسع: استفاء الأمناء وتقليد النصحاء فيما يفوض إليهم من الأعمال ويله إليهم من الأموال؛ لتون الأعمال بالفاءة

مضبوطة، والأموال بالأمناء محفوظة.

العاشر: أن يباشر بنفسه مشارفة الأمور، وتصفح الأحوال؛ لينهض بسياسة الأمة وحراسة الملة، ولا يعول عل التفويض

تشاغً بلذة أو عبادة، فقد يخون الأمين ويغش الناصح، وقد قال اله تعال: {يا داۇود إنَّا جعلْنَاكَ خَليفَةً ف الارضِ فَاحم

بين النَّاسِ بِالْـحق ولا تَتَّبِع الْهوى فَيضلَّكَ عن سبِيل اله} [ص: 26].



فلم يقتصر اله سبحانه عل التفويض دون المباشرة ولا عذره ف الاتباع حت وصفه بالضلال، وهذا وإن كان مستحقًا عليه

بحم الدين ومنصب الخلافة، فهو من حقوق السياسة لل مسترع، قال النب عليه الصلاة والسلام: (كلم راع وكلم

مسئول عن رعيته)»[13].

مما تقدم ذكره يتبين أن الخليفة تجب عليه أمور لا يجوز له أن يتخل عنها أو يتقاعس عن الإتيان بها، وأنه مسؤول عنها أمام

اله ثم أمام الأمة وأن المسؤولية تقع عليه كاملة ف القيام بها، فحت إن أناب عنه البعض أو وكلهم وفوض إليهم بعضا من

مهامه لتعذر القيام بها من قبله من غير معين يساعده، لان عليه المتابعة وتفقد الأمور حت يتبين له أنها تسير عل النحو

الموافق للشريعة ويحقق المصالح العامة للأمة ولا يجوز له أن يتشاغل عن ذلك ولو بزعم العبادة فإن قيامه عل المرض

أمر الأمة وحفظ دينها وتحقيق مصالحها ودرء الغوائل عنها أفضل وأعظم أجرا من نوافل العبادات، فإن التقرب إل اله

تعال بالواجبات مقدم عل التقرب بالنوافل إذا لم يمن جمعهما معا قال تعال ف الحديث القدس: «وما تقرب إل عبدي

بشء أحب إل مما افترضت عليه»[14].

انقسام واجبات الخليفة:

1- هذه الواجبات منها ما هو دين صرف كحفظ الدين عل أموره المستقرة وما أجمع عليه سلف الأمة ويتفرع عن ذلك:

إقامة المدارس والمعاهد والليات الت تدرس فيها هذه الأمور، ونصب القضاة الذين يقضون بالتاب والسنة بين الناس،

تقع لبعض الناس وردعهم عن التمادي ف والمفتين الذين يفتون الناس فيما ينوبهم من قضايا ونوازل، وإزالة الشبه الت

باطلهم بعد إقامة الحجة وإزالة العذر.

والعناية بالمساجد الت يؤدي فيها المسلمون صلواتهم من نظافة وفرش وترميم عند الحاجة ونصب الأئمة لها، وتحري أهلة

الشهور وخاصة ما تعلقت به العبادة كشهري الصوم والحج. وتيسير سبيل الحج والإعانة عليه.

وكذلك جمع الزكاة ممن وجبت عليه وصرفها ف مصارفها الشرعية وهذا واجب دين إضافة إل كونه واجبا اقتصاديا.

والدعوة إل اله تعال بل سبيل وإعانة الدعاة إل اله عل ذلك. وجهاد من أب وعاند بعد الدعوة إل الإسلام وإقامة الحجة

حت يسلم أو يسالم بالالتزام بعقد الذمة ويلتزم إعطاء الجزية.

وحفظ الآداب والأخلاق العامة ونشر الفضائل وإزالة المنرات ف شت مناح الحياة.

2- ومنها ما هو أمن: سواء مما يتعلق بالأمن الداخل كتنفيذ الأحام بين المتشاجرين وقطع الخصام بين المتنازعين

وإقامة الحدود لتصان المحارم وتحفظ حقوق العباد، وهذا يحتاج إل نصب القضاة الذين يحمون بالشريعة ويونون

ام، وإيجاد جهاز شرطة قوي وقادر علء فيما يصدرون من أحام بحيث لا يتأثرون بشمستقلين فيما يصدر عنهم من أح

تحقيق المصالح المناطة به وإمدادهم بل ما يحتاجون للقيام بواجباتهم.

وكذلك الأمن الخارج كتحصين الثغور وحفظ حدود الديار من الاختراق من قبل الأعداء، وهذا يستلزم وجود جيش قوي

وقادر مزود بالأسلحة المناسبة مع ما ينضاف إل ذلك من التدريب وتحديث الأسلحة.

وأيضا الأمن الفري كحفظ عقول الناس من الأقوال والأفار المخالفة لصحيح المنقول أو صريح المعقول ومنازلة الغزو

الفري القادم من الفضائيات أو شبة المعلومات ومواقع التواصل الاجتماع، وما يتبع ذلك من إنشاء ولاية للحسبة

الفرية تعن بمتابعة الأفار والأقوال الت يتم تداولها ف وسائل الإعلام المتنوعة والتابات؛ حت يأمن الناس عل عقائدهم



وعقولهم.

والذي لا شك فيه أن القيام بذلك يحتاج إل هيئات مساعدة وتنظيمات إدارية ومؤسسات إشرافية ورقابية، وبذلك يتبين أن

الواجبات المنوطة بول الأمر كثيرة ومتشعبة وقابلة للاتساع بحسب ما يلزم للقيام بالواجبات الأساس.

3- ومنها ما هو اقتصادي: حيث يعن بحفظ ثروات المسلمين وتنميتها، وما يستتبع ذلك من إقامة المشروعات الزراعية

والصناعية بحسب بيئة المجتمع، وإنشاء الأجهزة والإدارات الت تعمل عل تحقيق ذلك، ثم توزيع هذه الثروات بين

المسلمين بالعدل حيث لا تستأثر بالخيرات فئة ويحرم منها آخرون، ومنع المعاملات المحرمة كالربا وكل ما جاء ف باب

البيوع المحرمة والعقود المحرمة كذلك.

4- ومنها ما هو إداري حيث يستعين بالأكفاء النصحاء القادرين عل تحقيق خطة وطموحات الدولة فيوليهم الولايات

ويضع التنظيمات المناسبة الت تعين عل ذلك، ثم هو بعد ذلك يتصفح الأحوال ولا يتشاغل عن متابعة الأمور لا بدنيا ولا

بعبادة، فهذا وما شاكله مما يجب عل الإمام القيام به.

ويستحدث من الأنظمة والتدابير الموافقة للأحام الشرعية ما يعين عل القيام بل ما وجب عل أحسن حال من حيث

الدقة والأمانة وسرعة إنجاز الأعمال.

5- ومنها ما هو سياس وهو القيام عل أمور الأمة بما يصلحها وما يترتب عل ذلك من إشراك الأمة ف تحمل مسؤولية

أمانة الحفاظ عل دين الأمة وإصلاح دنياها ومشاورة أهل الشورى ف تحقيق ذلك وترك الاستبداد بالأمور، وكفالة حرية الأمة

ف اختيار ما تستريح إليه مما تقره أحام الشريعة، وتمينها من حقوقها، ومنع الفساد وتضييق سبله إذا لم يمن منعه

كليا.

6- ومنها ما هو اجتماع كرعاية أخلاق الناس ودفع المنرات وإشاعة المعروف وبالجملة كل ما ورد فيما يقوم به أهل

الحسبة، مع تعيين المحتسبين الأكفاء للقيام بتلك المهمة وإعانتهم عليها بتوفير كل ما يحتاجون إليه.

-------------------------------------

[1] الجوين، غياث الأمم 107-106.

[2] أحام أهل الذمة لابن القيم 465/1 طبعة دار التب العلمية بلبنان.

[3] شرح النووي عل صحيح مسلم 229/12.

[4] الجوين غياث الأمم 314.

[5] صحيح البخاري باب قول اله تعال: {وامرهم شُورى بينَهم} [الشورى: ٨٣]، {وشَاوِرهم ف الامرِ} [آل عمران: ٩٥١]، وأن المشاورة قبل العزم

والتبين؛ لقوله تعال: {فَإذَا عزمت فَتَوكل علَ اله} [آل عمران: ٩٥١]، فإذا عزم الرسول صل اله عليه وسلم لم ين لبشر التقدم عل اله ورسوله.

[6] أخرجه البخاري رقم 4073.

.ه الدميج240 د. عبدال [7] الإمامة العظم

[8] أخرجه أحمد ف المسند رقم 12307 وغيره، وذكر ابن حجر أنه متواتر.

[9] أخرجه البخاري رقم 3500.

[10] تاريخ ابن جرير الطبري 206-3/205.



[11] أخرجه الترمذي ف سننه وقال: حسن وأخرجه البخاري ف الأدب المفرد وقال الألبان: حسن صحيح وأخرجه أحمد ف المسند وقال الأرناؤوط :

حسن، وأخرجه غيرهم.

[12] الأحام السلطانية ص8.

[13] الأحام السلطانية 18-17.

[14] أخرجه البخاري ف صحيحه رقم 6502.

 

 

مجلة البيان العدد  338

المصادر:


