
لا يمن لأحد أن ينف الإغراء الأصيل ف نظريات المؤامرة، وقدرتها المستمرة عل تجديد أسرارها، واكتشاف مفاتيح

وخرائط تشويق مبدعة إل متاهات الأيدي الخفية المتحمة بالعالم، ف انتصار أدب للسرد والحبة ف مقابل جفافية

وعلموية الواقع، وكتمرد غاضب عل الاحتار النخبوي لفهم العالم. 

تتبدى النظرية هنا كتجل للنزعة الأصيلة ف الائن البشري لاكتشاف المبهم وتفسير الون، كالأساطير أو الأديان الوضعية

أو الأيديولوجيات الشمولية أو السرديات البرى بعامة، وكمظهر آخر لعدم اكتفاء الإنسان بالمباشر والمرئ والموجود، من

دون أن ينجيهـا هـذا الامتيـاح الرومـانتي مـن النزعـات البدئيـة (الفطريـة؟) فـ الإنسـان، مـن كونهـا نتيجـة عوامـل نفسـية

واجتماعية وسياسية وثقافية تسمح (أو تدفع) لرواج سرديات المؤامرة ف ظرف وزمن ما، كأيديولوجيا هيمنة تعم عن

الواقع (بحسب مفهوم ماركس للأيديولوجيا)، ولا يعفيها الأمران من محاسبتها وتعريفها كخيال مضلّل، وكأيديولوجيا

المحض ف ّللفن لبالانتصار التأم ،الراهن الذي لا يسمح، كالماض هروب، من منطلق مسؤوليتنا الثقافية والثورية ف

مجابهة معاركنا ومسؤولياتنا الواقعية والملحة والفجة جدّاً.

:تمييز بدئ

لا بد من التمييز بداية بين ثلاثة مستويات من استدعاء المؤامرة:

أولا: الحديث عن مؤامرة محددة لتفسير حادثة سياسية طارئة ف نطاق محل محدود، ويثر هذا ف الأنظمة الاستبدادية،

لسب الشرعية عبر العدو، وإن كانت بعض هذه المؤامرات تعن وجود مخططات واقعية محتملة، لا كأيديولوجيا.

ثانياً: الحديث عن مؤامرة دائمة تستهدف قضية معينة بحيث تعرف هذه القضية نفسها كموضوع لهذه المؤامرة العابرة

للزمن، وهذا تستعمله الأنظمة الديتاتورية أو المنظومات المغلقة والهويات المهددة بعامة لتحصين نفسها ضد النقد أو

التفيك.

أما ثالثاً: فتون المؤامرة الأشمل، حيث تبلغ النظرة المؤامراتية تحققها المثال ونطاقها الأوسع، ويمننا التلم وقتها من

دون حواشٍ أو استدراكات عن المؤامرة كسردية كلية، وكأيديولوجيا شمولية، أو كدين جديد، إذ نتلم عن مؤامرة عابرة

أيديولوجيا الوهم.. النزعة المؤامراتية وسردياتها
الاتب : أحمد أبازيد

التاريخ : 23 يوليو 2015 م

المشاهدات : 5144



للمان والزمان، وقادرة عل تفسير كل شء، وتتعلق بطوائف خفية تحوك الشر للعالم ف مؤامرة مستمرة منذ عقود أو

قرون، كالحديث عن الفرق الماسونية أو المؤامرة اليهودية عل العالم (أو عل القيصرية الروسية/الرايخ الثالث/القومية

العربية/ الأمة الإسلامية... إلخ)، وف الدول الشمولية فلا داع لأن تون هذه المؤامرات سابقة عل نشوء الدولة، حيث

الزمن نفسه يبدأ من هناك.

كما أننا نميز ما بين النزعة المؤامراتية وما بين سردية المؤامرة، حيث الأول تدل عل الميل النفس لاستدعاء التفسير

المؤامرات كأيديولوجيا، بينما السردية تتعلق بمضمون المؤامرة نفسها. كمنتج أدب وتخييل ف المقام الأول، الأول تتعلق

بالذات والثانية بالموضوع.

وسنخص ف هذا المقال المؤامرة كأيديولوجيا بالتحليل، كاستدعاء للأسرار والاستيهامات لتفسير الواقع بديلا عن العوامل

الموضوعية الت يمن النقاش حولها إثباتاً أو دحضاً، حت نخرج من النقاش المرور حول إثبات المؤامرة أو نفيها أو

الحلول المسالمة الت تأخذ موقع الوسط، حيث لا تندرج "المخططات" أو مشاريع الهيمنة ضمن نطاق المؤامرة هنا، حيث

ينتم كلاهما لعالم الواقع الممن تحليله أو استشرافه أو التنبؤ والاختلاف حوله، لا لوسواس الأسرار.

ولئن اعتبر كارل بوبر أن العلم تعريفاً هو القابل للدحض، فإن سرديات المؤامرة تأخذ قيمتها من لا قابليتها للدحض أو

الإثبات، وهو جهد يستحق الإعجاب ذاك الذي يبذله عصابيو المؤامرة ف محاولتهم المستميتة لإثبات وجود ما لا يمن

إثباته، وأن هذا المبهم بالذات هو ما يجب أن نرى من خلاله الواضح.

وكذلك سيون للظاهرة التوتاليتارية النصيب الأوفر من تحليل النزعة المؤامراتية وسرديات المؤامرة، باعتبارها، كما يراهن

الرغم من عدم وجود دولة توتاليتارية بالمعن محيطنا لنظريات المؤامرة، عل هذا المقال، الأقرب للاستدعاء الراهن ف

الصحيح الآن أو سابقاً.

النزعة المؤامراتية:

ف كتابها الذي خصصته المفرة السياسية الألمانية‐الأميركية "حنه أرندت" للظاهرة التوتاليتارية كما اكتملت ف الدولة

النازيـة والدولـة السـتالينية "أسـس التوتاليتاريـة"، أفـردت حنـه فصلا خاصـاً بالحملـة الدعائيـة التوتاليتاريـة الموجهـة نحـو

الجماهير.

لـم تـن هـذه الدراسـة الأولـ التـ تتلـم عـن ظـاهرة "الجمـاهير" فـ الفـر السياسـ الحـديث، والتـ حملـت الفاشيـات

والتوتاليتاريات الأوروبية والروسية الت فجرت الحربين العالميتين، كانت دراسة المؤرخ الفرنس غوستاف لوبون "علم

الفرد، وبتنبيهه إل الجمهور بعدما اقتصر عل مجال علم النفس إل نفس الجماهير" ذات فرادة بتحويلها للمرة الأول

خطورة صعود ظاهرة الجمهور حين يتماه الفرد مع وع الجماعة وينحو نحو الرؤى الأبسط والأكثر عدوانية وهوياتية

الحياة السياسية وتحولها التدريج بورجوازي "إن دخول الطبقات الشعبية ف ر عنها من منطلق يمينالية، أو كما عبورادي

إل طبقات قائدة يمثل إحدى أكثر الخصائص الأكثر بروزاً لعصرنا"، واعتبر أن هذه الجماهير برابرة العصر أو مغوله.

إلا أن تعميمات لوبون وإطلاقاته الأشبه بالحم وأحام القيمة دفعت فرويد إل الرد عليه لتحيم المنهجية ف كتاب صغير

ذاته، عدا عن اشتراك مدرسة التحليل النفس صاً فغدا تخص منحه الاسم ذاته "علم نفس الجماهير"، وتوسع النقاش حت

ما بعد بنبرة متعبة ويائسة كتباً مثل "الحب والحرب والحضارة والموت" و "قلق ف بدءاً من فرويد (الذي كتب ف

الحضارة") وإيريك فروم (ف كتابه المميز والملهم الذي لا يمل من التفسير "الخوف من الحرية") وكارل يونغ (ف كتابه



الأشبه بموعظة أخلاقية‐نفسية لا تخلو من شعور مرير ومعلن بالذنب "النازية ف ضوء علم النفس") وغيرهم ف محاولة فهم

الخراب الذي عم العالم، وغدت ظاهرة صعود التوتاليتاريات والفاشيات مفتاح التحولات والمراجعات البرى ف الفر

الغرب، ف محاولة لفهم ماذا حصل.

"بعد سيرورة صراع طويلة مع المجتمع والتاريخ، من انهيار الطبقات وتسييس المجال العالم، بحيث أصبح "السياس

بحسب تعبير ونظرية كارل شميت هو مجال الفعل الوحيد، وذابت الهويات الجزئية وتراجعت أحلام الرفاه، كانت التربة

الخصبة لاستنبات "الجمهور" الذي سيعلّق نفسه بالدولة كذات وحيدة، بعدما لم تترك له الدولة أي ذات أخرى.

وكانت العلموية النبوية (بحسب تعبير حنه) أو قيام الحداثة عل أن كل شء قابل للتفسير (كما يقول اشعيا برلين ف "جذور

الرومانتيية")، والفلسفة التاريخانية الت تتيح حتميات عابرة للزمن، قد وفّرت شرعية أكبر لقيام سرديات كبرى تقدمها

الدولة باعتبارها قطعيات يقوم عل أساسها التاريخ، وإن انقلبت عل جذرها العلموي ف الحالتين النازية والشيوعية لصالح

.خطب الزعيم، الإله الأرض

يزدهر الطلب عل المؤامرات ف المنظومات الشمولية هذه، حيث العوامل الأحادية والتقسيمات الثنائية للعالم المحفوف

بالأعداء حيث الحزب/ العرق/ الهوية الت غدت ذاتنا الوحيدة مهددة بحتمة قدرية، ومنتصرة بحتمية قدرية، حينها لا يغيب

الواقع وحسب، وإنما يون ثمة "احتقار عميق للوقائع ف حد ذاتها" فالأيديولوجيا (الت تبدأ كمشروع سياس ثم تغدو رؤية

للون) ه الواقع الوحيد الذي نفسر العالم من خلال أهدافه أو انتصاراته أو هزائمه.

يمن أن نقول بلغة التحليل النفس إنه كان ثمة حالة من البارانويا العامة، متلازمة سردية المظلومية والبطولة الت يحصن

بها الإنسان والمنظومات غير المستقرة نفسه، ولن حين تتحول إل حالة من العصاب العام، والدموي.

ولو خيرت هذا الجمهور، كما تقول حنه، ف أي موضوع "فسيون المقياس الأول ف انتقائه مقدار السر الذي فيه، بل السر

ف ذاته، ولا يعود لمصدر السر الآنف أية أهمية".

علينا أ نبالغ كثيراً ف لوم جمهور التوتاليتاريات والفاشيات هذا، والذي تحول بمجموعه إل إنسان مستباح (بحسب تعبير

والقوة العارية، والذي انسحبت من أمامه كل منظومات الاستقرار والتفسير من الدين إل جورجو أغامبين) للعنف النق

القانون إل رفاهه الخاص، إل الثورات الت علّق عليها أمل العدالة يوماً، أو العلم الذي لم يفسر له معن الوجود ولامعيارية

.الفوض

وف اقتباس مفسر من حنه، نورده عل الرغم من طوله، فقد كان "فرار الجماهير من أمام الواقع يشل إدانة للعالم، حيث

تجبر عل العيش دون أن تقدر عل الاستمرار، طالما أن المصادفة باتت ه قانونه الأسم، وطالما أن الائنات البشرية

تحتاج إل تحويل الظروف الفوضوية والعارضة بصورة ثابتة إل ترسيمة من التناسق النسب، كانت انتفاضة الجماهير ضد

وكانت الجماهير قد فقدت ف ،رها، وفقدانها موقعها الاجتماعواقعية الحس المشترك، ضد كل معقوليات العالم نتيجة تذر

الآن نفسه كل مجال العلاقات الجماعية هذا الذي يهب الحس المشترك معناه.

وكانت مبادرة الحملة الدعائية التوتاليتارية الآنفة تقض بمواجهة التنام الفوضوي والتصدي لاعتباطية الانحطاط التام، أو

الخضوع لأيديولوجية ذات تماسك بالغ القساوة ومتوهم بغرابة لا تقاس، عل الأرجح تختار الجماهير التوجه الثان، مستعدةً

لأن تدفع ثمنه غالياً من تضحيات الأفراد فيها، ليس لأن الجماهير منحرفة أو غبية، بل لأن هذا الانفلات يوفر لها حداً أدن من

احترام ذاتها، وسط الارثة العميمة!".



يشير إيميل دوركهايم ف دراسته المشهورة عن الانتحار إل نوع من الانتحار سماه "الانتحار الفوضوي" حيث تتعال نسب

القلق ف أزمنة الفوض وغياب الأنظمة المعيارية والقانونية ما يرتبط بزيادة ف نسب الانتحار، عل صعيد آخر يلاحظ

أوليفييه روا أن ثمة نزعة عدمية متصاعدة ف الأجيال الأحدث من الجهاديين، حيث تندر العمليات الاستشهادية ف الجيل

القديم، بين الانتحار الخاصة والعدمية الذاتية، كان ثمة خيار آخر هو الانتحار العام والعدمية السياسية الشاملة.

الإسهام المسيح ‐ الأوروب ف سرديات المؤامرة:

ع أكثر عليشج ظهور النزعة المؤامراتية حديثاً، إلا أن جوهر المؤامرة المتعلّق بالسر العوامل السابقة ف إضافة إل

ازدهارها مع الحركات السرية السياسية منها والدينية، أو مع العقائد الصوفية الت تنحو لتون أكثر باطنية ومجازية، خاصة

المتأثرة بالديانات المشرقية وانشغالها بأسرار الأعداد والعناصر والأشال، سواء من قبل أهل الأسرار أنفسهم، أو من قبل

خصومهم (هذا التلازم ما بين العقائد الباطنية والمؤامرات السياسية نجده واضحاً لدى د.بهاء الأمير مثلا، وهو من أشهر

ممثّل بارانويا المؤامرة المعاصرين لدينا).

حفظ الأسرار وتراتبية المعرفة اللاهوتية، والذي يظهر أكثر مع العقائد الباطنية ف وسلطته عل نسهنوت القامت هيبة ال

،حقبة القرون الوسط المسيحية نفسها أو الديانات المشرقية بعامة، عدا عن ارتباط هذه السلطة الرمزية بسلطة دنيوية ف

حيث ازدهرت المؤامرات والجمعيات السرية، وما زالت مادة خصبة للأدب المت عل تتبعها حت اليوم، ولعل دان براون

ذلك، سواء ف ف و" ذا القامة الأدبية الأعلوإن كان "أمبرتو إي ،السرد الأدب اء للمؤامرات فهذا الات كان أشهر مثال عل

رائعته "اسم الوردة" أو ف "مقبرة براغ".

ويتقاطع مع النزعة المؤامراتية وسرديات المؤامرة (ولدى الجمهور نفسه)، كهروب نحو السر والحتميات الخفية الت تحرك

الإنسان ف التاريخ، ازدهار "قصص" العقائد المهدوية والهرمجدون، والتعامل مع التاريخ كتمثيل للإرادة الإلهية الجبرية

المحضة لا للفعل البشري (تلمت عن هذا ف مقال السابق "ف بؤس أدلجة التاريخ")، كآليات لتفسير التاريخ أو انتظار

نهايته، وهذا يتقاطع مع التاريخانية كفلسفة ف التاريخ شهدت ازدهاراً ف حقبة ما قبل التوتاليتاريات ومهدت لحتميات

مختلفة أكثر علمانيةً.

وعل الرغم من "النزعة الإسلامية" الظاهرة ف كثير ممن يتداولون نظريات المؤامرة كتفسير للواقع السياس ف عالمنا

العرب اليوم، بعدما كان القوميون واليساريون العرب (قبل اضمحلالهم إلا ندرة منهم) روادها البار، إلا أن سرديات

المؤامرة الأكثر تداولا الآن ليست ذات منشأ عرب أو إسلام أصيل، بقدر ما تم استيرادها من التاريخ الغرب حيث تعود

جذور هذه السرديات البعيدة إل القرون الوسط الأوروبية، لن تطور نظرية "مؤامرة يهودية عالمية" وانتشار "المعاداة

للسامية" مع صعود القوميات الأوروبية يعود إل نهايات القرن الثامن عشر، حين بدت العلاقة بين رجال المال اليهود

والدولة الوطنية ف أوروبا أكثر وضوحاً، وتم تفسير الثورة الفرنسية نفسها بأنها من صناعة مؤامرة ماسونية، ولن صعود

هذه المؤامرة إل النقاش والانقسام السياس تجلّ ف قضية دريفوس ف فرنسا (1894م‐ 1906م)، حين اتهم النقيب

ألفريد دريفوس (فرنس الجنسية يهودي الدين) بتسريب معلومات عسرية إل ألمانيا، واحتاج الأمر 12 عاماً لتبرئته، انقسم

خلالها المجتمع السياس والثقاف ف فرنسا بسبب القضية ونفاش معاداة السامية وعلمانية الدولة.. إلخ.

بينما جذور سرديات المؤامرة القريبة والأكثر تأثيراً وشمولية فتعود إل حقبة صعود التوتاليتاريات والفاشيات ف الغرب،

ولعل أكثرها اعتماداً عل المؤامرة ف حملتها الدعائية كانت دولة الرايخ الثالث بزعامة الفوهرر أدولف هتلر، والاتحاد

السوفييت ف حقبته الستالينية.



الإسهام التوتاليتاري ف سرديات المؤامرة:

تميز حنه أرندت بين المؤامرات الستالينية والنازية وإن كانت تنطلق من جذور وأهداف الحملة الدعائية التوتاليتارية نفسها،

فبينما اعتمد النازيون الألمان عل مؤامرات موجودة مسبقاً ف الوع الغرب، مثل القول بالمؤامرة اليهودية العالمية أو

الفرقة الماسونية أو بروتوكولات حماء صهيون، فقد كان البلاشفة أكثر إبداعاً وتجديداً ف أدبيات المؤامرة، ومنذ عام

1935م، كما تقول حنه، راحت تتوال المؤامرات العالمية الشديدة الغموض والسرية، الواحدة تلو الأخرى، ف الحملة

الدعائيــة البلشفيــة: إذ جــرت بــادئ الأمــر مــؤامرة التروتســيين، ثــم مــؤامرة العــائلات المــائتين، وأخيــراً حــدثت الــدسائس

الإمبريالية (أي الونية) الشنيعة الت جعلت تقترفها الاستخبارات السرية البريطانية أو الأميركية.

تمن المجازفة والمصادرة بتأويل ذلك بأن سردية المؤامرة بتعريفها كممارسة أدبية منحازة للخيال والسر، كانت روسيا

(وفرنسا كذلك حيث ازدهرت هذه السرديات أيضاً) بميراثها الأدب الضخم ف القصة والسرد، وحروبها الأهلية الداخلية

الطويلة، أكثر قدرة عل تجديدها وإبداعها وتغليفها بالأحداث والأسرار من الألمان الذين تنقلوا ما بين الرومانتيية الشعرية

والمنهجية الفلسفية، ولم تتطور لديهم مدرسة ف القص والسرد تضارع الأدب الروس بأعلامه البار من غوغول وتشيخوف

وتولستوي وديستويف، وحت ف هدف الحركة التوتاليتارية المعلن، فقد كان هدف الشيوعية الحالم بعالم تتلاش فيه

الطبقـات وتسـود العدالـة، أكثـر شاعريـة وإنسانيـة مـن الحلـم النـازي العلمـوي بتصـفية الأعـراق وسـيادة العـرق الآري ذي

المواصفات الخَلْقية الأفضل.

وحت ف سرديات المؤامرات اليهودية الت اتأ عليها النازيون ف دعايتهم وف سياسة الإبادة، فقد كان للروسيين الفضل

.بنائها، منذ ما قبل الثورة البلشفية حت الأكبر ف

ظهرت "بروتوكولات حماء صهيون" للمرة الأول، كما يشير د.عبد الوهاب المسيري ف كتابه "البروتوكولات واليهودية

والصهيونية" عام 1905م ملحقاً لتاب من تأليف سيرج نيلوس وهو موظف كان يعمل ف النيسة الروسية الأرثوذكسية،

وله اهتمامات صوفية باطنية متطرفة، وكان عنوان هذا التاب "العظيم ف الحقير والمسيح الدجال كإمانية سياسية

م المسيح الدجال، وادعإنقاذ العالم من ح وحدها القادرة عل ة"، ويقول فيه إن الإمبراطورية القيصرية الروسية هوشي

نيلوس أنه تسلم نسخة هذا التاب من سيدة فرنسية سرقتها من أحد أقطاب الماسونية ف فرنسا.

وحت لو ظهرت هذه النسخة من العدم وف العدم، فإن مضمونها يقدم أدلة شبه صريحة عل أنها ألّفت بأمر من القيصر

بازل عام 1897م كما تدع ن فيه اليهود أهدافهم فته، لا من مؤتمر سري يدومن الدفاع عن ممل أو بوح الروس

البروتوكولات.

تقول إحدى البروتوكولات:

"ونحن عل الدوام نتبنّ الشيوعية ونحتضنها متظاهرين بأننا نساعد العمال طوعاً لمبدأ الأخوة والمصلحة العامة للإنسانية،

وهذا ما تبشر به الماسونية الاجتماعية".

وتقول بروتوكولات أخرى:

"من فوائد ترويج الفردية، أن العامة سينظرون إل الملوك نظرتهم إل أبناء الفناء العاديين!"، لأنه "بغير الاستبداد المطلق لا

يمن أن تقوم حضارة، لأن الحضارة لا يمن أن تروج وتزدهر إلا تحت رعاية الحاكم كائناً من كان" ولأنه "ما من أحد

يستطيع أن يستعمل فرة الحرية استعمالا سديداً".



هذه البروتوكولات كما يقول المسيري "تضف عل اليهود صفات الإله المتحم ف كل شء، القادر عل كل شء، والذي

يعز من يشاء ويذل من يشاء، فهل يعقل أن نصدق أن هناك من البشر العاديين من يتسمون بصفات اله عز وجل حت لو

ادع حيم حماء صهيون ذلك؟ ألا يتناقض هذا مع فرة الإيمان باله نفسها؟".

ولن عل الرغم من هذا الابتذال المفضوح هنا، إلا أن هذه البروتوكولات وما ترتبط به من مؤامرة ماسونية يهودية عالمية،

كانت علامة عصر كامل انتشرت فيه نزعات المعاداة للسامية والهروب نحو الأسرار وبارانويا المؤامرة، والحاجة لتهديد

عالم دائم تسوغ قيام مشاريع توسعية عالمية، ولا مقارنة عل الإطلاق بين الانتشار الهائل لهذه البروتوكولات ف روسيا

والبلاد الأوروبية منذ صدورها وحت ما بعد نصف قرن، وما بين تداولها وتأثيرها المحدود ف عالمنا العرب اليوم.

لقد كان التأثير الأخطر للبروتوكولات ليس إثارة كراهية اليهود، والذي كان موجوداً أساساً، وإنما كما تلاحظ "حنه" بذكاء،

فإن صيت البروتوكولات وانتشارها الواسع كانا قائمين عل الإعجاب بها والتعلّم منها أكثر من قيامهما عل الراهية، "لقد

استخدمت النازية بروتوكولات حماء صهيون بمثابة نموذج تحتذيه ف سبيل تنظيم الجماهير المستقبل وذلك لبلوغ

الإمبراطورية العالمية المنشودة"، ولم يقرأ هتلر كتاباً كما قرأ البروتوكولات، حت إن حنه تنقل عن "هاينريش هملر" الرجل

الثان ف إمبراطورية النازيين وقائد الشرطة السرية أن هتلر كان يحفظ البروتوكلات عن ظهر قلب، هملر نفسه الذي قال

"إننا نعزو فضل اكتشافنا فن الحم إل اليهود"!.

إن التفوق النازي ف استخدام المؤامرة اليهودية هو كما تقول حنه إن معاداة السامية لم تعد شأناً يختلف فيه، "وإنما باتت

الاهتمام الحميم لدى كل فرد ف وجوده الشخص.. كان من نباهة الحملة الدعائية للنازية أن حولت العداء للسامية إل مبدأ

ذي تعريف ذات"، ولم ين ذلك بآليات الدعاية وحدها، وإنما بآليات التنظيم، حيث كان يطلب من كل ألمان أن يثبت نقاء

نسبه/ عرقه الآري وخلوه من أي علاقة باليهود حت عام 1750م ك يقبل للتوظيف ف الدولة، وكلّما زادت نسبة هذا النقاء

أمن للألمان أن يترقّ ف أجهزة الدولة، أو أن يزداد فخراً بنقائه العرق، أو، وهذا أقلهما أهمية بالنسبة لمؤمن بالدعاية

التوتاليتارية، أن يحتم من حملات التصفية والتخوين.

كان هذا المبدأ الأخير مما استلهمته الحملة المارثية ف أميركا الخمسينيات ضد المؤامرة الشيوعية (الت تريد هدم الديانة

المسيحية كما روج لها جوزيف مارث)، حيث لم يعد مطلوباً من الإنسان أن يثبت عدم انتمائه إل حزب شيوع، وإنما أنه

لم ين شيوعياً ف يوم ما.

يدلّنا الدرس النازي خاصة، وأوروبا الفاشيات والتوتاليتاريات بعامة، عل مدى ما يمن لسرديات المؤامرة أن تصنع،

لا بنجاح أهدافها وإنما بصناعة أعدائها، المؤمنين بها، عل تأثير المؤامرة الحقيق حيث لا تقترن الفعالية بالصدقية، وعل

شاكلتها، تصبح المؤامرة الونية ه الإله المقلوب، ولنه يبق إلهاً، وطالما حاول الإنسان أن يبلغ آلهته الت صنعها، وأن

يبلعها.

الإسهام الإسلام ف سرديات المؤامرة:

لم ين النزوع التآمري واضحاً ف التجربة الإسلامية الأول، بحم ضعف سلطة الدولة، ولا احتارية سلطة العلماء لأسرار

الديانة، أو تفسير النص المقدّس، وإقرار الإسلام بالتأثير البشري ف التاريخ بحسب نظرية السب الأشعرية أو الآيات

الصريحة بنسبة التغيير للإنسان. إلا أن ذلك الأمر تغير مع تطوير الصوفية لنظام الأسرار، ونشأة العقائد الباطنية المشتقة

من الإسلام والمتأثرة بالديانات والفلسفات المشرقية الإشراقية، وتنام الصراع السياس‐المذهب ف الدولة وعليها.



ولعل أول نظريات المؤامرة الت ظهرت تاريخياً وأشهرها ه مؤامرة "عبداله بن سبأ" لإحداث الفتنة بين الصحابة، وبعيداً

عن الجدل التاريخ حول الشخصية (بين مثبت لوجودها ونافٍ)، فإن الملاحظ أن المتأخرين كانوا أكثر حرصاً عل وجود

المال ن مراجعة كتاب "العواصم من القواصم" لابن العربتعريفها كمؤامرة (يم تها وتغلغها، أي علهذه المؤامرة وقو

بتحقيق محب الدين الخطيب)، والت اقترنت بالصراع السياس‐المذهب بين الشيعة والسنة، حيث يتم تأكيد أن عبداله بن

سبأ كان يهودياً وأسلم وتشيع ودعا لعبادة عل وقال بتناسخ الأرواح وفتن بين الصحابة (هذا قبل تبلور التشيع كعقيدة وقبل

ذيوع الديانات التناسخية أو الحلولية أو القائلة برجعة الأرواح).

بينما الروايات الأقدم عن "الفتنة" عل لسان أطرافها كانت تحيل إل اختلافات مرئية ف الاجتهاد الفقه أو الانتماءات

العشائرية والاجتماعية (أهل الشام وأهل العراق) أو الصراع المحض عل السلطة، أكثر مما تتلّم عن أن ثمة مؤامرة من

طرفٍ سري جرتنا إل الحرب، وكانت تستخدم مفردة "الفتنة" كإحالة إل الفوض المعيارية الت عاشها أطراف الحرب

أنفسهم، وشعورهم بالقلق أو الشرعية النسبية ف موقفهم من أول اقتتال داخل بين المسلمين.

كتابات الفقهاء أو خطب السياسيين، إلا أن الفتنة ف الرغم من اتخاذ المؤامرة اسم التحذير من الفتنة أحياناً ف وعل

التنظير الفقه السياس (الأحام السلطانية وكتب الأحام الشرعية ومرايا الأمراء.. إلخ) كانت تحيل ف الغالب إل احتمال

اجتماع‐سياس بانهيار الأطر التنظيمية والسلطة المرجعية ف حال الصراعات غير المحسوبة/ المحسومة عل السلطة،

ما ينب بالفوض المرعبة، وتعطل تطبيق الشريعة.

وعل الرغم من أنه من الشائع بحم الطابع الدين الذي اتخذته الدولة والمجتمع ف التجربة الإسلامية التاريخية، أن يتخذ

كل صراع سياس صبغة دينية، ما يعط شرعية موضوعية لاتهام المتآمرين عل الحم بونهم انطلقوا من أسباب مذهبية،

خاصة ف ما يتعلق بالشيعة واليهود، إلا أن هذا التفسير سيتضخّم كثيراً ف ما بعد المشروع الصهيون والثورة الإسلامية

الإيرانية، حيث تتم استعادة هذه الثنائية ف المزاوجة ما بين التشيع واليهودية ف نظريات المؤامرة الشائعة، وسيتم تأويل

التاريخ بأثر رجع لمطابقته معها، بينما نلاحظ أنه قبل الثورة الإسلامية الإيرانية فقد كان التركيز عل المؤامرة اليهودية

والماسونية كافياً، حيث كانت تهمة محمد جمال الأفغان أنه ماسون ورسول للمستعمرات كافية من دون استدعاء تشيعه،

أما اتهام الوزراء اليهود بإسقاط الدول الأندلسية فهو يغفل مؤامرات الحام المسلمين أنفسهم بين بعضهم، والحقيقة

الواضحة بأن اليهود كانوا يخشون من سيطرة المسيحيين عل الأندلس أكثر من المسلمين أنفسهم، بالنظر إل شعارات

محاكم التفتيش وسلوكها ف المناطق الت استولت عليها.

وكانت العقائد الباطنية الت نشأت كجمعيات سرية تربةً خصبة لتوين سرديات مؤامرة غنية، سواء من قبلها أو من قبل

خصومها الذين يتخذونها موضوعاً للمؤامرة، وإن كان من طور هذه المؤامرات كسرديات أسرار أدبية هم المستشرقون

أكثر من المسلمين أنفسهم، والإسماعيليون (الحشاشون) هم المثال الأشهر عل ذلك، والذين كون منهم المستشرقون (رواية

آلموت لفلاديمير بارتول مثلا)، وتتم استعادة هذه الفرق حالياً لتغذية نظريات المؤامرة العابرة للزمن والمان (أيديولوجيا

والسياس هذا التهديد الدين ز المؤرخون المسلمون علالبداية)، بينما رك منا فالمؤامرات من المستوى الثالث كما قس

لمذهب الاستقرار (السنّ)، كمؤامرات أكثر وضوحاً وأقل تجديداً لنفسها مع الأجيال، نلاحظ مثلا أنه حت الحلاج الذي لم

يتح له توين جماعة سياسية‐عسرية تحمل مشروعه، إلا أنه تم ترويج وجود مؤامرة يجهز لها ف قلعته حيث يخدع الناس

بألاعيب يصورها لهم كمعجزات، كما نقرأ ذلك لدى القاض التنوخ ف نشوار المحاضرة، لننا لا نتلم هنا عن سردية

مؤامرة تظهر كأيديولوجيا، بقدر ما ه مؤامرة سياسية مؤقتة ومحتملة تاريخياً.



الغالب إل نهاية العالم، فتعود كذلك ف كنبوءات أو حروب ف بينما المؤامرات العابرة للتاريخ، وذات المصدر الدين

أصول يهودية‐مسيحية مثل الهرمجدون، أو تحاول تقليد نبوءات نوستراداموس القروسطية.

بينما نظريات المؤامرة الأكثر ذيوعاً (الفرقة الماسونية، حومة العالم الخفية، المخابرات البريطانية.. إلخ) ه ذاتها الموروثة

من اليسار الروس والنازيين الألمان الذين ورثوا أكثرها من التراث المسيح‐الأوروب، أو من غربيين معاصرين يستشهد

لهم لمنح قيمة إثباتية ورمزية أعل للمؤامرة (كما هو التاب ذائع الصيت "أحجار عل رقعة الشطرنج" لمؤلفه الندي وليام

غاي كار)، أو من الديتاتوريات العربية الت طالما تعلّلت بالمؤامرات لقمع شعوبها، حيث توفر المؤامرة لدى اقترانها

بالسلطة هيمنة الوهم عل الواقع بالعنف المسلّح، لا بالعنف الرمزي وحسب.

وف الأدب العرب الحديث، لم يوجد أدب حقيق يعتمد عل سرديات المؤامرة الت تنتم لتراثنا وثقافتنا، أو يطورها ويجدّد

بناءها، وهنا يمن أن نتلّم بحق عن فقر الإسهام الإسلام وضحالته ف سرديات المؤامرة.

ختام:

إن الاعتقاد بفرقة سرية ه المحرك الرئيس للتاريخ، هو من أقدم العقائد البشرية حيال الواقع والتاريخ بعامة، ويسهم الواقع

الاجتماع السياس الذي يفك بن الاستقرار والأمان الرمزي والمادي للإنسان، ف تنمية النزعة المؤامراتية بين الجماهير

ة وملجأ من فقدان القدرة علالواقع وعدوانيته، حيث توفّر منظومة تفسير متماس والمتعبة من فوض الفاقدة للمعن

التأثير، حيث يمن لشف المؤامرة الت تمنعنا من الإنجاز أن يون أهم من الإنجاز نفسه.

وكما يسهم واقع الديتاتوريات الت تبلغ أوجها ف المنظومات التوتاليتارية، ومراحل الفشل والهزيمة، ف تنام مساحة

السر للفعل والقول خارج رقابة السلطة المهيمنة، أو ف اللجوء إل السر للتفسير بعد فشل المرئ ف تقديم حل لاعتباطية

العالم، وحيث تزدهر الجمعيات السرية والعقائد المهدوية (المهدي المنتظر/ الماشيح/ السفيان/ الأعور الدجال.. إلخ)، فإن

العقائد الباطنية الت تعتمد عل حجب المعارف وتراتبية الأسرار، تشجع عل تنمية النزعة المؤامراتية، وعل خلق وتعقيد

سرديات المؤامرة الخاصة بها.

كما أن الثقافات الت امتلت ميزة أكبر ف السرد والقصة ف تراثها الأدب، أقدر عل تقديم سرديات مؤامرة أغن وأكثر

تعقيداً وتشويقاً وقدرة عل الانتشار، كما نلاحظ بالنسبة لروسيا وفرنسا وإيطاليا.

سورية وليبيا هم استثناء اليأس العميم، وحيث انتهت حلمهم ف عالم ما بعد 2011م، حيث الثوار الباقون بالسلاح عل ف

ثورات ودفنت أخرى ف رماد ثوارها، وملّت أو تعبت أو هاجرت شعوب من الحلم الصعب إل النسيان الميسر، ومن رهان

الغد إل أمان الماض. هنا ف جيل الثورات المثقل بالدم والحروب والهزائم والأحلام المجهضة، والشعارات الت غدت

السواد وشنقت ارتدت مراثٍ للرفاق الراحلين، ولافتات الحرية الت لتها الثورات المضادة إلحو سجوناً، والهتافات الت

حامليها، وبين المقابر الجماعية وخيم المشردين وقوارب الباحثين عن اللجوء..، تجد نظرية المؤامرة تربتها الأخصب

كملجأ متماسك وآمن للهروب من إلحاح الذنب والمسؤولية عن التاريخ وفوض الواقع العظيمة، وهنا أيضاً توشك أن تولد

جماهير وتوتاليتاريات أخرى بحثاً عن مسار انتقام، أي انتقام كان.

إن مسؤوليتنا كمثقفين ومنتمين للثورات العربية، لن تتمثل يوماً ف التصالح مع ترويج الأوهام، ولو كانت مخدّراً مريحاً

للمتعبين، وإنما أن نستمر ف محاولة الفهم والمحاكمة العقلانية للواقع الموضوع وتحليل أسباب قصورنا وأخطائنا

الذاتية، مهما رفضنا هذا الواقع أو خان أحلامنا العادلة والأخلاقية بعالم لا يسود فيه الشر ولا يتحم بأقداره الطغاة.



 

 

21 عرب

 

المصادر:


